EL LIBRO DEL KESA

KESA KUDOKU






SHOBOGENZO
«KESA KUDOKU»

de EIHEI DOGEN (1200-1253)

Traduccion y Comentarios del
Maestro Taisén Deshimaru

Notas recogidas por sus discipulos, 1978-79

2014 - Edicion de la Asociacion Zen Taisen Deshimaru fundada por Barbara Kosen






PREFACIO

Esta obra es el tercer volumen de la publicacion integral de los kusen
del Maestro Deshimaru. El kusen es la ensefianza oral durante el zazen.
Los kusen aqui reunidos fueron pronunciados por el Maestro Deshimaru
durante los quince afios de su mision en Europa. Unos en el dojo de Paris,
otros durante el desarrollo de sesshin que desde 1968 dirigio en Europa,
Norte de Africa, Estados Unidos y Canada.

Hace dos mil quinientos afios el Buda Shakyamuni hablaba ya de tres
tesoros que debiamos preservar: el Buda, el dharma y la sangha. El primero
no es otra cosa que zazen, la vuelta a la condicion original. La tercera es
la gran familia, la comunidad santa de todos los practicantes. El sequndo
es la ley, el orden cosmico; es inseparable de los otros, puesto que es la
ensefianza del Buda a la sangha. Su expresion es el kusen. Hay dos carac-
teristicas que determinan toda la originalidad y la fuerza de la ensenanza
zen. En primer lugar se trata de una ensefianza transmitida de generacion
en generacion, de patriarca en patriarca. Cada uno de los grandes maes-
tros de la trasmision ha podido hacer hincapié y desarrollar algun aspecto
particular del dharma, pero, si leemos los primeros sutras de Buda, o a
Tozan, Dogen o Taisén Deshimaru, se trata de la misma tradicion, pura e
inalterada, perfecta, como en el origen de los tiempos.

Pero el kusen es unico por otra razon, que le es propia: es una ensefianza
que se da durante la practica de zazen, una trasmision entonces, de buda
a buda, 7 shin den shin empleando el lenguaje zen, es decir, de mi espiritu
a tu espiritu, de mi corazon a tu corazon. Completamente diferente de
una teoria, de un dogma que se aprende de memoria y se diseca con el
intelecto; el kusen no sale de la consciencia personal, no se dirige a la
consciencia personal. Surge de hishiryoy se dirige a hishiryo, la consciencia
profunda cosmica, supraindividual. EI Maestro Deshimaru decia que no es



necesario escuchar el kusen conscientemente, y menos todavia intentar
comprender... Se dirige directamente al inconsciente, mas alla de nuestras
categorias personales. Son los «granos de sabiduria» depositadas en la
consciencia alaya (almacén, deposito de la consciencia).

Pero no debemos creer que los maestros difunden una ensefianza secreta.
En el Zen no hay ningun esoterismo, ninguna metafisica, ninguna mistica;
sino mas bien al contrario, verdades primordiales enraizadas en la vida y
experiencia de cada uno. El lenguaje zen es simple y directo, con imagenes
y expresiones familiares, incluso chocantes... Maestro Deshimaru se expre-
saba en una lengua extranjera: el inglés, mas exactamente en «zenglish,
lengua personal a base de inglés, salpicado de palabras en sanscrito, chino,
japonés e incluso expresiones francesas y a veces alemanas. Sus discipulos
cercanos estaban habituados al zenglish, pero este lenguaje particular era
dificil de comprender para aquellos que no estaban familiarizados, incluso
para los angloparlantes.

El kusen era traducido simultaneamente al francés por un discipulo cer-
cano. También se tomaban notas escritas integras y a veces se grababa en
cintas magnetofonicas. En su escrito /Qué es el kusen?, Maestro Deshimaru
decia: «Si ponemos el kusen en un buen franceés, perdera su fuerza, se
volvera débil y dulce y entonces ya no sera un kusen». Para conservar su
pureza y fuerza originales, hemos mantenido este material practicamente
en bruto, sin retocar, respetando no solo las palabras, también la cadencia,
el tono, el humor e incluso los silencios, que dan un ritmo vivo y la facul-
tad de tocar profundamente. Antes que buscar la elegancia del lenguaje,
decidimos hacer las minimas modificaciones, imprescindibles, de lo escrito
en los cuadernos originales. Solo se corrigen aquellas faltas de traduccion
(anglicismos), de transcripcion o de mecanografiado. También nos hemos
esforzado en elegir una tipografia clara y ligera, haciendo hincapié en las
citas de los textos comentados.

Muchas tradiciones no han sabido guardar su espiritu vivo, en parte, por-
que las palabras de sus fundadores, retocadas a lo largo de los siglos, han
perdido su significado original. Al publicar esta edicion integral de la ense-
fanza del Maestro Deshimaru, todo lo completa que es posible y fiel a las
palabras que pronuncio en el dojo, esperamos establecer una base sdlida,



indiscutible, a partir de la cual se puedan realizar todo tipo de trabajos y
estudios sin perder el contenido de la ensefianza original.

Se trata de un acontecimiento capital. Dispersado, aparentemente, en
numerosos cuadernos publicados de forma artesanal y difundidos entre un
publico reducido, la ensefianza que reagrupamos en esta edicion integral
es una joya preciosa. Desde Dogen, en el siglo Xlll, ningun maestro zen
habia producido una cantidad equivalente en volumen, de una ensefianza
tan fuerte, tan pura y profunda.

Aquellos que ya conocen los escritos de los grandes maestros del pasado
encontraran aqui la misma ensefianza, la misma tradicion; pero desarro-
llada con un espiritu totalmente moderno, totalmente libre y creativo.
El Maestro Deshimaru se dirige a los hombres y mujeres del siglo XX. Es
suficiente leer esta obra para darse cuenta hasta que punto el mensaje del
Zen es universal y adaptado a la crisis que atravesamos.






¢QUE ES EL KUSEN?

Kusen. ;Qué es el kusen?
Ku: la boca.
Sen: la ensefnanza.

El kusen es la ensefianza del maestro a sus discipulos, en el dojo, durante zazen.
El kusen es un lenguaje secreto, una técnica zen de la palabra, reservada a los
discipulos Zen soto en zazen en el dojo.

Es el secreto entre maestro y discipulo que las personas del exterior no pueden
comprender. El kusen es, del maestro al discipulo y del discipulo al maestro.

Algunas veces, el maestro utiliza el kusen para reganar a sus discipulos.

Utiliza frases simples y muy importantes: «Entrad el menton». «No os movaisy.
«Estirad la columna vertebral». (Ensefianza para la postura y la concentracion).

A veces la ensefianza es simple, otras larga y profunda. Pero no es literatura ni
una conferencia.

El maestro debe atacar e impresionar el espiritu de los discipulos.

Si ponemos el kusen en un buen francés, pierde su fuerza, volviéndose débil y
dulce, y en ese momento, ya no es un kusen. El kusen usa un lenguaje directo,
a veces cinico, a veces comico con un tono de humor.

Las frases son cortas, directas. Estas frases cortas son necesarias porque deben
atacar.

El silencio también es una ensenanza.

El kusen no tiene como finalidad la educacion del intelecto y del saber, debe
impresionar el cerebro profundo y hacer surgir la intuicion y la sabiduria mas
elevada. Durante zazen, los discipulos inconscientemente, naturalmente, auto-
maticamente, oyen el kusen, por lo que intentar memorizar no es necesario. El
kusen penetra en el subconsciente y la memoria lo graba automaticamente,
inconscientemente, naturalmente.

Durante el kusen, el maestro crea la ensefianza transmitida por su maestro. Hay
que insistir sobre esta creacion aqui y ahora.

Si fuerais un maestro y leyerais este kusen en el dojo, no seria un kusen.

Si una persona comenta y explica un kusen, ya no es un kusen. Solo un maestro
auténtico de la trasmision puede crear el kusen desde el fondo del inconsciente
cosmico.






Comprender la importancia del kesa

A'lo largo de la historia del budismo hinayana y mahayana todos los maes-
tros, todos los grandes monjes, abandonaron su trabajo para dedicarse a
dar conferencias, a escribir y a traducir sutras. Pero actuar asi no es la
actitud mas elevada. Hacia el final estudiaron el verdadero kesa trasmitido
y abandonaron sus antiguos kesa erroneos para vestir el verdadero kesa.
Esto significa abandonar los errores y volver al verdadero dharma, la cosa
mas importante.

En el Zen, zazen y kesa son unidad.

A menudo, para los europeos, comprender el kesa es muy dificil. Pero, ipor
qué el kesa? jes una formalidad? EI Maestro Dogen explica en el Kesa
Kudoku por qué kesa y zazen son la verdadera religion. Sin kesa, zazen
no es una verdadera religion. Se convierte en un método de salud como
el yoga.

El kesa no es necesario para la gente de baja dimension. Pero para aque-
llos que buscan la Via, que tienen deseos elevados hacia la Via mas ele-
vada, el kesa tiene un valor muy grande. Al llevar el kesa y hacer zazen
se puede obtener inconscientemente, naturalmente, automaticamente un
gran mérito, la verdadera Via.

N



Los meéritos del kesa

En el Shobogenzo, Dogen habla de los méritos y de la trasmision del kesa.

Nagarajuna fue el mas grande bodhisattva de la historia del budismo
mahayana. Al final de su vida quemo todos sus libros y abandono todo lo
que habia estudiado a través de los sutras y se consagrd unicamente al
estudio del kesa. Dogen también se concentro sobre el kesa.

El estudio del kesa es, pues, muy importante. Coser y practicar con las
manos es mas profundo que hablar.

Dai sai gedapuku
Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo
Kodo sho shujo

Traduccion: Vestido universal, ilimitado y beatifico. Ahora tengo el satori
de Buda para ayudar a todos los seres. O Maravillosa emancipacion.

Cada manana durante la ceremonia, se repite tres veces este sutra colo-
cando el kesa sobre la cabeza.

En la vida, la felicidad de los méritos sociales aumenta los deseos. Pero
en lo concerniente al kesa, esto no es asi. No es un vestido a la moda.
Cuando nos ponemos un vestido bonito, tenemos el deseo de salir, de
ensefarlo. Aunque el rostro no sea muy bello, se olvida y uno tiene deseo
de exhibirse. A la mayoria de las mujeres les gusta ensefar sus vestidos
bonitos. Pero en este dojo es necesario llevar un vestido negro y no rojo
o de color extravagante. Para el kesa hay que escoger un color oscuro. Es
la historia del gran campo de felicidad. Una pequena semilla que penetra
en un campo y que hace aparecer miles de vidas. Los méritos del kesa son
mil veces mas importantes que los vestidos a la moda que acrecientan



los deseos. Si vestis el kesa o el rakusu inconscientemente, naturalmente,
automaticamente, los deseos y el mal karma decrecen. Esto provoca una
vuelta a la condicion normal y corta el karma.

Voy pues a hablar del espiritu original del mahayana, del sutra de la obser-
vacion sin mancha en el que estan relatados los diez méritos del kesa.

Todo el mundo puede vestir el kesa, no esta reservado a los monjes. Incluso
un laico o un practicante de otra religion que no ha recibido la ordenacion
puede llevarlo. Existen diferentes tipos de kesa. El monje debe tener tres:
de cinco, de siete y nueve bandas.

Antiguamente catdlicos, musulmanes, griegos llevaban también la vesti-
menta sagrada en forma de toga. Llevar un vestido asi es la mayor felicidad.
Pero actualmente vestir el kesa es dificil. Existen pues, pequenos kesa, los
rakusu, que tienen los mismos méritos. Pero si podéis, llevad siempre el
gran kesa. Incluso si un perro viste el kesa puede volverse Buda en una
proxima vida.

Llevando el kesa podéis reflejaros y ver vuestra propia imagen. Vuestras
maneras se vuelven justas. A menudo observo en el dojo el comportamien-
to de los que llevan un gran kesa. Es mejor que el de los otros. Lo mismo
sucede con los que llevan el rakusu. Algunos monjes cuando eran princi-
piantes no tenian maneras bellas. Pero el hecho de vestir cada mafnana el
gran kesa trasforma el comportamiento. Las posturas de zazen se hacen
mas fuertes y mas respetables.

Cuando se viste el gran kesa, la dignidad, la belleza se manifiestan. Haga
frio o calor, el espiritu de la Via, de la Bodhi, se fortalece. Esto no es for-
malismo. Tiene un sentido muy profundo. Al vestir o coser el kesa, aparecen
méritos infinitos y por esto mismo el karma cambia. Esta filosofia es aun
mas profunda que la del mantra del Hannya Shingyo.



La trasmision del kesa

Los diez méritos del kesa estan contenidos en el sutra Kesa Kudoku del
Maestro Dogen. Voy, pues, a traduciry comentar este texto del Shobogenzo.
En este libro dos capitulos estan consagrados al kesa: Kesa Kudoku y Den-e,
los méritos del kesa, y la trasmision del kesa que dicen mas o menos lo
mismo, solo varian algunas frases.

«De Buda a Buda, de patriarca en patriarca, la trasmision autén-
tica del Dharma se ha perpetuado exactamente. En China, la
verdadera trasmision viene unicamente de Bodhidharma, el
que vivio en el monte Suzann.

Solo Bodhidharma lleva la trasmision de India a China a través del kesa,
el vestido verdadero.

Muchos monjes han trasportado por esa carretera estatuas, sutras, libros,...
solo Bodhidharma trasmitio el kesa.

Los sutras cuentan que el Buda entregd su primer kesa verdade-
ro a Mahakashyapa y que este kesa fue trasmitido hasta Bodhidharma.
¢Historicamente es esto auténtico? Poco importa. El hecho es que
Bodhidharma fue el vigésimo octavo patriarca después de Shakyamuni.

En los templos japoneses, en Eihei-ji, se recita el nombre de todos los Budas
que se sucedieron en India desde el Buda Shakyamuni hasta Bodhidharma.

«De maestro auténtico a discipulo auténtico, de maestro a
maestro, de patriarca a patriarca, Bodhidharma fue el vigésimo
octavo sucesor. Se dirigio a China y alli fue el primer patriarca
de la trasmision. Después en China la trasmision se sucedio
durante cinco generaciones hasta Eno, Daikan Eno, que fue el
sexto patriarca y el trigésimo tercero de toda la linean.



Eno Se dirigio al monte Obai donde habitaba el Maestro Konin. Alli vivian
numerosos monjes. Eno no recibio la ordenacion, pero se hizo cocinero. El
Maestro Konin queria dar la trasmision y pidi6 a sus discipulos que escri-
bieran un poema. Jinshu, el primer discipulo, el mas inteligente de todos,
escribio:

El cuerpo es el arbol de la Bodhi

El espiritu es un espejo brillante

Hay que desempolvarlo sin cesar

Para que no se deposite el polvo.

Jinshu coloco el poema a la entrada del dojo. Era el mejor de todos los
poemas. Eno no sabia ni leer ni escribir, al volver de la cocina pidié a un
amigo que se lo leyera. Eno no se impresiono y dijo: «Es un error, esto no
es el verdadero Zen. Nunca nuestro Maestro nos ha ensefiado tales cosas.
Escribe esto:

No hay arbol de la Bodhi

ni espejo brillante

Puesto que en lo fundamental todo es ku
donde podria depositarse polvo?

El Maestro Konin se sorprendio totalmente al ver el poema y pensad: «Es
verdad, solo Eno ha comprendido mi Zen». El Maestro se dirigio entonces
a la cocina donde trabajaba Eno machacando y lavando el arroz.

-¢Has terminado tu trabajo?
—El arroz esta completamente blanco. Sélo falta tamizarlo, respondio Eno.
Entonces el Maestro Konin golpe6 sobre la piedra donde se machacaba

el arroz. Esto indicaba la hora a la que Eno debia dirigirse en secreto a la
habitacion de Konin. A medianoche le entrego6 su kesa y sus boles.

«Has comprendido totalmente, te doy el shiho, eres mi discipulo y debes
continuar la trasmision. Pero es necesario que huyas, pues cuando se
extienda la noticia, tendras sequramente enemigosy.

Se fueron juntos. El Maestro Konin recomendo a Eno ir a los paises del
sur y le acompano hasta el barco, antes de retirarse a las montafas. Eno
atraveso el rio y vivio en un pueblo de pescadores.



Se cuentan muchas historias en relacion a esta huida. En particular un
mondo célebre que tuvo lugar con un general que le persequia a caballo.
Eno deposito su kesa sobre una roca y el general no pudo cogerlo, era
demasiado pesado. Vivio escondido durante algunos afnos, después recibio
la ordenacion en el monte Sokei. Eno recibio el shiho antes que la orde-
nacion. Después vivio en este templo del monte Sokei.

Dogen, en el Shobogenzo, continua asi:

«A medianoche, Eno recibio la trasmision de este kesa del dhar-
ma que guardo a lo largo de su vida. Hasta nuestros dias este
kesa ha estado en el templo Horin-ji, en el monte Sokei, donde
fue depositado sobre una estela y venerado.

Después, una o dos veces por afio, muchos emperadores chinos
pidieron Ilevarse este kesa a su palacio. Celebraban entonces
una ceremonia y hacian sampai delante del kesa. Lo veneraron
como un tesoro nacional. Sobretodo los emperadores Chusho,
Shukusho y Daishu, lo veneraron muy particularmente. Cuando
transportaban el kesa del templo al palacio o a la inversa,
enviaban un mensajero especial, y ese dia, dia santo, tenia
lugar una gran ceremonia.

Un dia el emperador Daishu dijo para todo el pais: Enviaré a un
gran general, Ryusakei, hasta el templo; y de este kesa hago
un tesoro nacional jQue en el templo se coloque una estela
ceremoniosamente! Numerosos y verdaderos monjes zen lo
guardaron solemnemente y lo protegieron sin deteriorarlo».

Después Dogen sigue hablando de los méritos del kesa:

«Incluso si un rey de un minusculo pais preserva este kesa se
engrandece mas que si dirigiera el mundo entero, y yo soy
muy feliz. El kesa existe alli donde el budismo se practican.

Se puede interpretar a la inversa:

«Incluso si fuera un rey de un gran pais, o de la infinidad de
los mundos y del cosmos entero, no seria muy feliz. Aunque
solo fuera el rey de un pequefo pais y pudiese contemplar y
respetar ese kesa, grande seria mi alegrian.



Este pequefo rey es mejor que cualquier gran rey. Protege el kesa y tiene
mas grandeza que aquel que reina sobre el universo. El verdadero Buda
vive exactamente en el lugar donde existe el verdadero kesa, en todos los
lugares donde se encuentra...

Kesa, en sanscrito kesaya, significa color mezclado. No se trata de un color
claro, ni de uno de los tres colores primordiales: rojo, amarillo, azul. Es un
color oscuro, mezclado, del que no se puede medir el limite.

Kesaya, color ilimitado. Muso fukuden e: el vestido ilimitado. La forma del
kesa es también ilimitada. Se puede coser kesa de cinco, siete, nueve, trece,
quince,... bandas. Yo tengo uno de veinticinco bandas y es posible hacerlo
de mas de cien bandas. La forma y la calidad del kesa son ilimitadas. Es
posible utilizar todo lo que ha servido en la cocina, en los trasteros, en los
retretes,... En India antiguamente, durante las menstruaciones, las mujeres
utilizaban trapos. Se recogian estos trapos, se limpiaban con la ayuda de
ceniza y se ponian en remojo mucho tiempo. Después se cortaban y se
tefiian con tinturas vegetales. Por eso |a calidad de esos tejidos es ilimitada.

¢Cual es el objeto de fe en el Zen? ;jLa estatua de Buda? No. Debemos creer
en zazen. Zazen, €l mismo, es el objeto de fe.

En China y en Japon el amidismo esta muy extendido ¢qué es el Buda
Amida? En sanscrito, A tiene un sentido negativo; Mida, significa limite.

Amida quiere pues decir sin limite, no medida, sin categoria, como maka,
no absoluto, mas alla, hishiryo.

Amida Buda significa la vida infinita, tal es la traduccion de este kanji.
Pero la verdadera significacion es hishiryo, mas alla del pensamiento, de
los limites, de las medidas.

Namu Amida: namu significa creer, creer en hishiryo. Creer en zazen o en
Amida es la misma fe. Pero creer en el propio zazen, en la propia postura,
es dificil. Entonces en el zen se tiene fe en el kesa. Aunque material, el
kesa, permanece infinito. Todos los maestros de la trasmision han creido
unicamente en el kesa. Si se cree en una persona o incluso en Dios, Buda,
Nyorai,... 0 en la estatua de Buda, uno termina equivocandose.

17



Hay que creer en el infinito, en el cosmos. Pero esto es dificil. Entonces el
kesa, como objeto de fe, es muy practico. A menudo a las personas, espe-
cialmente a las mujeres, les gusta llevar vestidos bonitos, vestidos de lujo.
El kesa es el vestido infinito, el mejor, el mas noble, el mas respetable, el
mas bello.

Para hacer un kesa o un rakusu también se pueden utilizar tejidos boni-
tos. Dogen escribe: «Este vestido es ilimitado». Pero lo esencial es no estar
apegado. Entonces, sin apegos, se puede utilizar todo: el lino, el algodon,
la seda, los tejidos sintéticos, la lana, el terciopelo,... Sin apegos, el peor
de los vestidos se vuelve el mas elevado.

Desde lo mas sucio que hay, de lo peor, de lo inutil, a partir de cosas que
deberian quemarse, hacemos el kesa. Después, algunas personas lo cosen,
y esto se vuelve el vestido mas valioso. Cada mafnana, los monjes se lo
colocan encima de la cabeza cantando el sutra del kesa.

Dai sai gedapuku
Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo
Kodo sho shujo

Y este vestido se vuelve entonces el de mas valor. Nadie hace sampai delan-
te de un abrigo de un millon de francos, no es tan respetado. La relacion
entre zazen y el kesa es muy profunda.

En el Shobogenzo, Dogen escribe:

«Por todas partes donde la ensefianza de Buda se ha extendido,
en los tres mil mundos, por todos lados, el kesa existe. Y este
kesa se ha trasmitido de Buda a Buda a través de menjun.

Menju significa cara a cara. Ensefiar directamente cara a cara.

Comprender el zen a través de los discursos o por los libros no es nada
eficaz. Menju es necesario. El maestro mira al discipulo de la coronilla a
los pies. Esto es menju. No os miro solo para corregir vuestras posturas,
también para ver quién ha venido, y por el aspecto del rostro comprendo
vuestro espiritu. A continuacion podria dar el shiho. Sin menju, el verda-
dero zen no existe.



Durante la ceremonia de ordenacion, a través de menju, entrego el kesa o
el rakusu. Solo por menju, la trasmision se efectua de Buda a Buda.

Dogen escribe:

«En la montafia, el fundador, el gran patriarca (Bodhidharma),
solo él, ha trasmitido el verdadero kesa de Buda. La linea cola-
teral no lo ha recibidon.

El vigésimo séptimo patriarca fue el maestrode Bodhidharma, Hannyatara.
Otros opinan que fue el bodhisattva Buddhabadra. Pero el verdadero kesa
trasmitido no le fue entregado y no pudo ser el vigesimoséptimo patriarca,
ni dar la sucesion a su discipulo, el Maestro Jo. En |a historia del budismo
es muy conocido el maestro Jo, pero no fue un patriarca de la trasmision.
Tampoco el Maestro Hoyu, discipulo del Maestro Doshin, el cuarto patriar-
ca (Bodhidharma, Eka, Sozan, Doshin), recibio el verdadero kesa trasmitido
y por lo tanto no formé parte de la linea de la trasmision. Esta es una linea
colateral.

Dogen continua:

«Incluso aquellos que han recibido la ensefianza sin el verda-
dero kesa trasmitido, aquellos que han recibido Shobo, pueden
recibir los méritos. Viejos de mil afos (semko) o de diez mil
afos (manko), como una antigliedad, su provecho, su utilidad
es grande e infinita.

Pero el verdadero kesa trasmitido no puede ser comparado con
lo que no ha sido legado directamente, intimamente.
Entonces, hombres santos, si deseais recibir la trasmision de
la ensefianza sagrada, recibid y proteged el kesa; es necesario
que os sea legado el verdadero kesa, aquel que fue trasmitido
desde Buda Shakyamuni, de patriarca en patriarcan.

Después Dogen habla de la esencia de los méritos del kesa.



20

Los poderes del kesa

He hablado de muso fukuden ey he dicho que la forma, la cantidad, la
calidad, el color del kesa son infinitos. El aspecto del kesa existe, pero sin
embargo no existe. Su color existe, pero es infinito. Muso, no mensurable;
amida, hishiryo, imposible de medir, infinito y eterno; Amida Buda, Buda
de la vida eterna.

Fukuden e: fuku, felicidad, suerte; den, campo; e, vestido. De los campos
provienen el arroz, la hierba que alimenta a las vacas. Es infinito. La comida
siempre llega. Si vestis o coséis el kesa, grandes méritos llegan.

Dogen escribe en el Shobogenzo:

«En India, en China, en los tiempos antiguos, en la época de
Buda, todo el mundo practicaba la ensefanza de Buda. Se
seguia esta ensefianza y se practicaba el dharma justo, correc-
to, y esto durante mil afosn.

Después, durante quinientos afios ha habido una imitacion del dharma. Y
durante los ultimos quinientos afios la practica no ha existido. Es la era
Zobo. Nadie tiene el satori. Después fue la era Napo, la crisis. No hay nada
de nada.

Se pueden encontrar estas grandes lineas a través del cristianismo. Es la
crisis de la humanidad.

Durante dos mil quinientos afos desde la época de Buda, todo el mundo
llevaba el kesa y lo protegia.

«Incluso los que estan rapados, si no visten el verdadero kesa,
no son verdaderos monjes. No creen en la necesidad de pre-
servar el kesa, no saben nada del kesa, y es muy lamentable.
Si comprendéis la forma, el color, la cantidad y la calidad del



kesa, si conocéis el kesa y lo llevais, los méritos infinitos
aparecenn.

Si lo coséis, vuestros méritos se vuelven completamente infinitos. Digo
siempre que el zazen y el kesa son idénticos. Creer en el kesa significa
practicar zazen. Por eso los monjes deben hacer zazen vistiendo su kesa.
Asi es la actitud del verdadero monje zen. Y haciendo zazen, practicando
el esfuerzo justo (shojin), el hipotalamo se encuentra influenciado incons-
cientemente, naturalmente, automaticamente. La accion fisiologica se
manifiesta. Gracias a shojin el cerebro puede tener paciencia y la potencia
de esta paciencia se fortalece, inconscientemente, naturalmente, automa-
ticamente.

Pero durante zazen no merece la pena pensar en esto. Inconscientemente,
naturalmente, automaticamente esta fuerza llega si continuais, si perse-
verais.

¢Queé significa el esfuerzo justo? Algunos hacen un esfuerzo durante un
dia, una semana, después se paran. Esto no es eficaz. Hay que continuar,
perseverar. Asi, vuestra vida y todas vuestras acciones seran justas y fuer-
tes. Sequiréis inconscientemente, naturalmente, automaticamente los ka/
y os volveréis mushotoku. Practicareis el fuse y obtendréis la verdadera
sabiduria hannya. Esta sabiduria se crea automaticamente y los bonnos
son sublimados. De esta forma llegais al nirvana.

Shiki soku ze ku. Los fendmenos se vuelven ku. Los sentimientos, los bonno,
las pasiones, el mal karma, la mala vida cotidiana, a través de zazen se
vuelven ku.

Y de nuevo, a partir de ku, reaparece shiki. Ku soku ze shiki.

Pero a través de la conciencia hishiryo nace otra sabiduria. Cambiar la
conciencia es muy importante. Los idiotas, muy apegados a cualquier cosa,
a su sabiduria idiota, no puede cambiar su espiritu. La gente inteligente
cambia continuamente de conciencia.

Respecto al kesa, Dogen continua:

«Desde tiempos muy antiguos ha sido llamado gedapuku»

21



22

¢Queé significa gedapuku?

Dai sai, oh maravilloso; gedapuku, la verdadera libertad, volverse verdade-
ramente libre, sublimar los bonno.

En sanscrito es vimoksa, nirvana, el verdadero vestido del nirvana, el ves-
tido del satori.

Libre del mundo de ilusiones y sufrimientos, el kesa es el simbolo de la
fe en el zazen, y la practica del kesa es la prueba. Los dos son necesarios.

Debéis creer en el zazen, tener fe en vuestro propio zazen; pero vuestros
problemas personales os inducen al error. El kesa es zazen y a la inversa.
No existe dualidad. Si hacéis zazen y creéis en el kesa podéis volveros
libres y felices.

El kesa no es algo misterioso. La fe es importante.

«Desde la tiempos antiguos el kesa es llamado «vestido del
desapego», cuando un hombre lleva el kesa, los sufrimientos
que provienen del los bonno, del karma, desaparecenn.

Gocho, sufrimientos que provienen del karma; bonnogocho, sufrimientos
que provienen de los bonno; ocho, sufrimientos que provienen de de las
reflexiones que producen los bonno. Todo desaparece, todo termina.

Todo el mundo sufre sin cesar, por debajo del nivel de la conciencia, incons-
cientemente, naturalmente, automaticamente. La mayoria de la gente
tiene miedo de la muerte y quiere huir. Ayer me visitaron tres médicos y
hemos hablado juntos. En la €época moderna no se ha resuelto el problema
de la muerte. Se quiere evitary cuando se enferma, el inconsciente aparece
e influencia a los nervios. Es un problema de nuestra época, que forma
parte de la crisis de la humanidad.

En los Estados Unidos de América cuando alguien muere, se le maquilla, se
le adorna, se le viste para dejarlo como si estuviese vivo. De esta forma, la
gente se impresiona menos por la muerte. Es el subconsciente el que siente
miedo. Socrates dijo: «Para llegar a ser verdaderamente feliz en nuestra
vida hay que prepararse para la muerten.

Zazen es el mejor método. En el dojo, durante zazen, es parecido a estar
en el ataud. Inconscientemente, naturalmente, automaticamente, os pre-



parais para el nirvana, para la muerte. Y de esta forma, al salir del dojo,
podéis tener una vida fuerte.

Vistiendo el kesa se puede terminar con los sufrimientos surgidos de los
bonno y del karma. El karma comienza a partir de mumyo que significa
también sin claridad, oscuro, como las relaciones sexuales cuando la fer-
tilizacion se produce. Durante nueve meses la evolucion genética sigue su
curso desde la animalidad hasta el bebé humano. El bebé no puede vivir
solo, sus padres son necesarios. Necesita un periodo de educacion. Y pro-
gresivamente, después de la busqueda del alimento, del seno de la madre,
el apetito, la conciencia personal se desarrolla. Toma el pecho izquierdo
o el derecho y si se le retira, se enfada. El egoismo nace. Después, el nifio
toma conciencia de lo material, del dinero. El hipotalamo se forma vy la
verdadera conciencia personal aparece, el karma se crea. Existe, sin duda
alguna, una influencia de la herencia, del entorno, pero todo se desarrolla
desde la animalidad de cada individuo. Muy jovenes, los nifios sienten el
deseo sexual. Algunos comienzan a los seis 0 a los once anos. Después,
el cerebro frontal se desarrolla. El saber se intelectualiza durante la for-
macion de la conciencia personal. Se toma interés por las ganancias, los
negocios, las ciencias, el arte, la sicologia, la filosofia. Y las personas inte-
ligentes se despiertan a la busqueda de la Via. El espiritu universal aparece,
el verdadero espiritu religioso.

Pero la mayoria de las religiones son erroneas. Extaticas, misteriosas, a la
busqueda del satori, no son mushotoku, s6lo buscan la autosatisfacion. De
esta manera no es posible encontrar la verdadera sabiduria hannya. Muy
pocas personas sobre el planeta practican zazen y despiertan a través de
la conciencia hishiryo y el espiritu mushotoku. La verdadera conciencia
cosmica se manifiesta inconscientemente, naturalmente, automaticamen-
te por el poder del kesa.

23



24

Un solo hilo del kesa

«Si el dragon obtiene un hilo del kesa, puede ser ayudado e
incluso escapar del garuda.

Si la vaca toca una sola esquina del kesa, todos sus pecados
desaparecen y en su proxima vida puede renacer como un ser
humanon.

El dragon esta considerado como el rey de los animales. Nada le asusta.
Solo tiene miedo de tres cosas. Pero si atrapa un hilo del kesa puede esca-
parse. ;Cuales son esas tres cosas?

En India, en el desierto hace mucho calor. El dragon vive en los océanos,
viaja a veces por los cielos, las montanas, los desiertos. Tiene miedo del
calor de estos desiertos, asi como de los vientos muy calidos que en ellos
soplan. Por otra parte le asusta el garuda. (Qué es el garuda? El garuda
€s un inmenso pajaro que, cuando baja del cielo, ensombrece el océano y
quiere comerse al dragon con su pico que sumerge hasta lo mas profundo
de las aguas. El dragon le tiene mucho miedo. Por eso el rey de los drago-
nes le pide al Buda que le ayude, y a toda la familia de dragones. El Buda
le da entonces un kesa y el rey de los dragones le dice:

-En nuestra familia hay muchos dragones, un solo kesa no es suficiente.

-Este kesa es un kesa infinito. Incluso un solo hilo para cada uno de voso-
tros os protege.

También Dogen:

«Si el dragon obtiene un hilo del kesa puede escapar del garuda.
Si una vaca toca una esquina puede cortar y hacer desaparecer
todos sus crimenesy.



Esto son metaforas, en la época moderna yo escribiria: «Si tenéis un kesa
0 un rakusu podéis cortar vuestros bonno, vuestro karma, y os preserva
de cualquier accidente». Por ejemplo: en coche, en avion, en todas partes,
si creéis en el kesa, estais protegidos. Yo he hecho la experiencia mas de
una vez. Cuando me fui a la guerra en barco en direccion a Indonesia,
durante cincuenta dias estuve sobre un barco cargado con dinamita. Kodo
Sawaki me habia dado su rakusu que todavia me protege. De cincuenta
barcos, cuarenta y nueve se fueron a pique, sélo mi barco Ilegd. Muchos
de mis amigos murieron durante ese viaje, solo yo pude volver al Japdn sin
accidentes. Creo profundamente en el rakusu. En otra ocasion, mi barco
se hundio cerca de una isla. Pero yo habia colocado mi rakusu contra mi
cuerpo, debajo de la camisa. Esto me ayudd completamente, me protegio.
Cuando los monjes viajan deben llevar siempre tres kesa, es un precepto.

25

el libro del kesa



26

La verdadera Via. El verdadero kesa

«Todos los Budas, todos los patriarcas cuando obtienen la
verdadera Via, siempre, muy exactamente, llevan el kesa.
Comprended que los méritos del kesa son los mas respetados,
los mas elevadosn.

Este punto es muy importante.

Dos mil afios después de la muerte del Buda, el budismo declind y esto fue
ya el principio de la crisis de la humanidad.

«Incluso si se ha nacido en una pequefa isla, como Japon,
en una época distinta a la del Buda, en una época dificil, sin
espiritualidad.

Es muy lamentable; pero sin embargo es posible encontrar el
verdadero kesa trasmitido de Buda en patriarca. Y esto es una
completa felicidad.

¢Qué religion, qué escuela ha trasmitido el verdadero kesa del
Buda Shakyamuni? Sélo los monjes zen han podido encontrar
este verdadero kesa. Por eso cuando lo encontramos debe-
mos respetarlo y hacer una ceremonia de veneracion. Aunque
abandonemos nuestra vida infinita, inconmensurable como el
numero de granos de arena del Ganges, aunque abandonemos
nuestro cuerpo, debemos celebrar una ceremonia de venera-
cion, proteger el kesa, colocarlo encima de la cabeza y respe-
tarlo con lo mas profundo de nuestra alman.

Aunque a veces Dogen dice: «Zazen mismo es Budan, otras veces es, por el
contrario, muy humilde y dice: «Estoy muy lejos del pais de Buda, del espi-
ritu de Budan. Pero aunque se viva en un pais alejado del de Buda, Buda no
rechaza a nadie y de esta manera podemos encontrar el verdadero dharma,



el shobogenzo, cada dia hacer zazen, celebrar ceremonias, proteger este
kesa; cada mafnana colocarlo sobre la cabeza y venerarlo. Este mérito es
grande y aporta felicidad. Por eso debemos sentir una profunda gratitud
hacia este gesto. Por primera vez he introducido el kesa en Europa. Esto
es aun mas importante que el hecho de que Dogen lo llevara desde China
a Japon, porque en esta época ya muchos monjes Ilevaban el kesa. Pero
Dogen respetaba verdaderamente, profundamente el kesa.

Antes de mi, en Europa nadie habia hablado del kesa. Recuerdo que cuando
llequé a Francia, siempre me preguntaban:

-¢Qué es? jEs una bolsa de mendicante?
—-No, no es un bolsa, no se puede meter nada dentro.

En la historia religiosa esta introduccion del kesa es un gran aconteci-
miento.

27



La practica de la fe

«Ahora podemos encontrar el verdadero dharma, (shobo) y
siempre de la manana a la noche practicamos zazenn.

Shugyo es una palabra china muy importante. Significa «practicar la Vian.
Es lo mismo que rachu: «practicar, perfeccionar la Vian.

«Si no se practica la Via, la ensefianza no tiene importancia.
Si se practica sin fé no es perfecto. Y también, si se practica la
Via con fé, pero no se obtiene la certificacion de un auténtico
maestro, no es auténtico y se cae en el error.

Ahora preservamos este verdadero kesa y cada mahana reci-
tamos:

Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo

«Cada manana colocamos el kesa, el rakusu encima de la cabe-
za y lo veneramos. Esto se debe a los méritos del Buda. En un
mundo anterior, hemos hecho shugyo, es decir, practicamos
la Via gracias a la educacion y a la direccion de un numero
infinito de Budas. Y aun hoy se producen todavia méritos infi-
nitos. De esta forma se puede preservar, vestir este kesa y hacer
zazen. Asi debemos respetar el verdadero ego, el ego ideal y
ser felices. Es un punto muy importanten.



El espiritu de gratitud

Dogen emplea el kanji on, muy dificil de traducir, que representa el fun-
damento de la moral china y japonesa. En mi habitacion he caligrafiado
el kanji butsu on que significa: el on de Buda, es profundo y tiene un sen-
tido amplio. En castellano on puede interpretarse como «reconocimiento,
agradecimiento». También: «volver, un movimiento de abajo hacia arriba,
el favor, la gracia». Y también: «la bendicion, la benevolencian.

Por ejemplo, relativo al afecto que debemos a nuestro maestro, o a nues-
tros padres. Dogen escribe: «Jin on. Debemos sentir gratitud desde lo mas
profundo de nuestro espiritun.

Habéis recibido la ensefianza sobre el verdadero kesa y hasta ahora nadie
la habia dado en Europa. Esto es histdrico. Y podemos vestir este verdadero
kesa, el kesa mas elevado.

«Incluso el animal demuestra el reconocimiento. ¢Por qué el
ser humano olvida la gratitud? Es completamente desolador.
Si no se conoce on, la gratitud, el reconocimiento, se es aun
mas estupido que los animalesy.

En la historia de China, en la época antigua, se cuenta que un gorrion
extenuado cayo por tierra. Habia muchas hormigas y estaba a punto de
morir. Las hormigas querian apoderarse de é€l.

Entonces el sefior Yobo-nen lo Ileva a su casa. Le lava el cuerpo con agua,
le calienta, le cuida y le da de beber y de comer. Todos los dias era muy
bueno con él. El pajaro recobro progresivamente la salud y gracias a los
cuidados pudo volar de nuevo. El sefior Yobo-nen lo dejo marchar de la
casa. El pajaro levanto el vuelo y se hizo muy fuerte. Una noche, mientras
este sefior dormia, aparecido en sus suefos. Era amarillo, todo amarillo,
incluso el pico y decia: «estoy muy contento. Esta noche he venido a visi-

29



30

taros en sefal de gratitud por vuestra bondad. Seqguramente en vuestra
vida tendréis grandes éxitos». Después su silueta desaparecio. El sefor
Yobo-nen llegd a ministro y conto esta historia a todo el mundo. El penso
que seguramente este pajaro le habia ayudado a obtener esta funcion.

Si incluso los pajaros tienen gratitud y no olvidan a los que les han ayu-
dado, los seres humanos deben conocer on.

Hay otra historia, parecida a esta, que ya he contado. Se refiere a una
tortuga y un barco de pescadores. Un gobernador compra a un pescador
una tortuga. Después de darle un poco de sake para reconfortarla, la deja
en la orilla del mar. En ese momento la tortuga se gira tres veces para
mirarle. Al cabo de algunos afios el gobernador cambia de puesto y se hace
ministro. Se fabrico entonces un nuevo sello con un trozo de marmol y
grabo en €l la tortuga. Cada vez que lo utilizaba la cabeza de |a tortuga se
movia tres veces. Entonces se acordaba de la tortuga que habia liberado
y de que ella, muy reconocida, le habia ayudado a obtener su puesto de
ministro. Es una historia muy conocida que se cuenta a los nifios, como
las fabulas de Esopo.



Kesa. Zazen

El vestido de Buda es el kesa, el dharma del Buda es zazen y los dos estan
siempre en unidad. E: kesa; ho: dharma. Debemos hacer zazen vistiendo
el kesa. Asi es el verdadero zazen perfecto.

«Solo los verdaderos patriarcas de la trasmision, los verdaderos
maestros pueden legar este kesan.

Los otros no conocen y no comprenden.

Las personas que comprenden el zen por los libros o que hacen zazen desde
la mafana a la noche, si no visten el verdadero kesa, no son auténticos.
Dogen lo ha escrito muy exactamente.

Siempre repito: «kesa, kesan.

Aquellas personas que llevan el kesa y especialmente aquellos que lo cosen
son gente verdaderamente pura, verdaderos discipulos. Concentrarse sobre
el kesa, sobre el zazen y sobre sus responsabilidades para ayudar al maes-
tro, ese es el verdadero dharma, el shobogenzo.

Cuando Kodo Sawaki hablaba del Shobogenzo, siempre comenzaba por el
capitulo sobre el kesa Kesa Kudoku, lo consideraba mas importante que el
Genjo Koan o el Bendowa.

31



32

Meéritos infinitos del kesa

«Si deseais ardientemente sequir las huellas de los viejos Buda,
debéis regocijaros profundamente de tener el verdadero kesa y
la trasmision. Incluso después de cien millones de afos, incluso
mucho tiempo después, en el futuro este verdadero kesa sera
auténticamente trasmitido. Este es el verdadero dharma de
Buda. Y en ese momento los méritos infinitos se manifiestan
sin duda algunan.

Sequir, ir tras las huellas de Buda, significa buscar la Via de una manera
mushotoku, sin provecho. Este es el secreto del budismo. La naturaleza de
Buda es mushotoku, sin meta, sin provecho.

En los negocios, en la vida social, algunas veces es necesario sacar pro-
vecho. Pero en el zen el espiritu debe permanecer mushotoku. Cuando
se viste el kesa, en ese mismo instante, el espiritu se vuelve mushotoku
inconscientemente, naturalmente, automaticamente. Y los méritos que se
derivan se perpetuan en la posterioridad eternamente.

«Cuando se mezcla el agua con la leche existe una diferencia.
Los componentes no son idénticos. Pero aunque se trate de una
mezcla de leche y de agua es mejor que utilizar el agua sola.
Ciertamente la leche no es tan fuerte, pero es mejor que solo
agua. Pero si se quiere beber esta leche no se puede utilizar
aceite o saken.

Esta larga frase es una metafora muy interesante. La leche representa la
verdadera trasmision.

Por ejemplo, al coser el kesa, si se comete un pequefio error, un punto al
reves, si habéis comprendido el verdadero método para teirlo, cortarlo y
coserlo, esto no es muy grave.



Si un discipulo ha sido educado por un verdadero maestro de la trasmision,
incluso si se equivoca un poco, es mejor que las otras personas.

«Y un maestro que ha recibido la trasmision auténtica, incluso
si no es muy inteligente, o es un poco idiota, es, sin embargo,
un verdadero maestro, mejor que otros maestros. Es como la
imagen de la leche con el aguan.

Es necesario vestir el kesa.

«La verdadera trasmision de Buda en Buda, de patriarca en
patriarca es parecida a la coronacion sobre el trono imperial».

Antiguamente, en el palacio, en ocasion de la ceremonia de coronacion,
los principes vestian las ropas de la sucesion del emperador, asi como la
corona.

Los verdaderos discipulos de Buda deben vestir el verdadero kesa, si no
lo hacen, no son verdaderos discipulos. Algunos pretenden: «El kesa no es
importante. Es complicado llevarlo, no es practico. Zazen es suficiente...
No tengo ninguna necesidad de ponérmelo...»

Por supuesto, se puede hacer zazen sin llevar el kesa, pero si queréis llegar
a ser mis verdaderos discipulos, es necesario tener un verdadero kesa.

Aunque existen muchos libros franceses, ingleses, alemanes,... sobre el Zen,
comprender a través de los libros no es el verdadero Zen. El Zen no es un
saber intelectual. Una trasmision directa de la educacion es importante.

Si hacéis zazen, vestis el kesa o el rakusu, si coséis ese kesa, es el verdadero
Zen: la trasmision a los discipulos.

Dogen empleaba siempre el kanji shugyo, practicar la Via. Como ya os he
dicho, en el budismo, como en toda religion, cuatro cosas son importantes:
kyo: la ensefianza; gyo: la practica, realizar la Via; shin: creer, la fé; sho:
la certificacion, el satori.

Pero ;qué es el satori? Todo el mundo habla de €l pero nadie lo comprende
verdaderamente. En el Genjo Koan del Shobogenzo, Dogen y Kodo Sawaki
explican qué es el satori. Incluso yo he escrito al respecto.

33



34

Pero ¢qué es el satori? Dogen no emplea la palabra satori pero si el kanji
sho.

To ku sho: alcanzar el lugar que no se puede alcanzar por el lenguaje, con
la palabra. Esa es la esencia del satori. Es mushotoku, lo que no puede ser
atrapado.

En Suiza, en las montafas nevadas, he hablado de esto profundamente.
Hay que comentar exactamente, ;qué es el satori? No merece la pena
desear tener el satori. Inconscientemente, naturalmente, automaticamente
se puede obtener. Hacer zazen, vestir el kesa, esto es el satori.



Educacion por el encuentro con el maestro

«En China, bajo el reinado del emperador Komei, diez afos
antes de la era Eihei, el budismo comenzaba a extenderse.
Numerosos monjes iban y venian de India a China, trasportan-
do textos sanscritos, esculturas, ceramicas, estatuas de Buda.
Pero hasta entonces nadie, en tanto que maestro o patriarca,
habia trasmitido la verdadera esencia del budismo que surje
de menju, el contacto directo con el Buda que permite con-
servar una linea pura. Nadie habia entrado en la verdadera
profundidad del budismo ni habia estudiado el verdadero kesa
del Budan.

Fue Bodhidharma quien en el siglo V llevo el Zen a China. Antes de €l, los
monjes no legaban la verdadera esencia del Buda y los patriarcas.

«Shakyamuni Buda trasmitié el verdadero dharma, el shobo-
genzo, el satori mas elevado a Mahakashyapa y le dio el ver-
dadero kesa que se trasmitio de patriarca en patriarca hasta
Bodhidharma y después al maestro Eno. Treinta y tres genera-
ciones habian trascurrido en el curso de las cuales este kesa
-su dimension, su color, su calidad- se trasmitio intimamente,
directamente.

Después de Eno, paso a Nangaku, después a Seigen. Todos estos
patriarcas recibieron el verdadero método del kesa, apren-
dieron a vestirlo correctamente sobre el cuerpo, a lavarlo, a
protegerlon.

Durante menju, el contacto directo entre maestro y discipulo, esta relacion
intima es necesaria para entrar en profundidad con el espiritu del maestro
y comprender la verdadera ensenanza.









38

Existen tres clases de kesa. El kesa debe ser ante todo el simbolo de la
simplicidad, de pobreza, un vestido humilde, sin decoracion. Raparse el
craneo refleja el mismo simbolo. Tener una vida simple es muy importante,
sobre todo en lo que concierne a la ropa, la comida, la manera de arreglar
Su Casa,...

Si alguien hace regalos, de acuerdo; pero no es necesario comprar dema-
siado ni desear. Por el contrario, es esencial arreglar y limpiar bien cada
dia nuestro entorno.

Los muros de mi habitacion estan un poco sucios, gris, no es necesario
repintarlos. jTienen el color del kesa, es muy bello! EIl monje zen debe
dirigirse siempre hacia la verdadera Via. Los que buscan la verdad deben
comprender la simplicidad. Llevar una vida pobre es mejor. Vivir de una
manera rica es peligroso. Desde que llegué a Paris he prestado mucha
atencion a esto; primero continuar el simple zazen.



Creer en la esencia del maestro

Originalmente el plano de la ciudad de Kyoto era igual al kesa.

Hay también kesa de 11, 13 bandas (kesa ordinarios) también de 15, 17,
19 bandas (kesa de categoria media), luego de 21, 23, 25 bandas (kesa de
maestro).

Pero ante todo, el kesa representa el simbolo de la simplicidad, de la
verdadera Via, de la verdad auténtica. Es la vida eterna, la luz infinita, el
verdadero simbolo del amor universal.

El Cristo creia en Dios que significa la verdad auténtica. Su discipulo, Pablo,
creia en Cristo. De la misma manera, los discipulos de Dogen se refieren
siempre a Dogen y yo a Kodo Sawaki... Todos estos patriarcas tienen la
misma fuente, Buda, Dios, es en ella en la que hay que creer.. Pero Buda
‘en qué creia?

Los sutras relatan: «No soy perfecto ni completo. No es posible ser perfecto.
El discipulo debe creer en la esencia del maestro, en lo que busca». El Buda
Shakyamuni, dandole el shiho a Mahakashyapa, le pide creer en el kesa.
Hay que morir pero la ensefianza se trasmite. El kesa existe, no es como
la estatua de Buda. Nunca el Buda Shakyamuni pidio respetar su estatua.

Pero hacéis sampai delante de esta estatua, raihai, esto tiene un profundo
significado. En realidad, durante la ceremonia no me prosterno para esa
estatua si no que hago sampai para todos los Budas vivientes que estan
en este dojo y acaban de terminar zazen. Haciendo raihai todos juntos,
discipulos y maestro, nuestro propio ego y el de los otros se armonizan y
se vuelven unidad.

El kesa en si mismo no es material. Es el simbolo de la vida, de la verdad
cosmica. Pero cada uno es diferente. Pienso que la verdad que buscais no
es idéntica para cada persona.

39



40

El verdadero maestro, la verdadera ensefanza es necesaria. Si llegais a ser
mis discipulos debéis comprender el satori que no puede ser expresado
por el lenguaje. No se trata solamente de comprender sino de realizar, de
practicar la Via en la vida cotidiana.

En la época moderna, a menudo, jcon lo unico que se practica es con la
boca! Debéis actuar segun la verdadera ensefianza que no puede ser expre-
sada por el lenguaje. Ese es el satori. Practicar lo invisible, aquello que es
imposible de explicar con palabras. Es zazen, la significacion del kesa. A
través de zazen, a través del kesa.



¢Cuando vestir el kesa?

En los templos japoneses, la regla trasmitida dice que cuando un discipu-
lo entra en la habitacion del maestro Ileva el gran kesa de siete o nueve
bandas. Y especialmente cuando el maestro viste el kesa, el discipulo debe
hacer lo mismo.

Me gustaria siempre ponerme un gran kesa cuando hago zazen. jPero
entonces todos mis discipulos deberian ponérselo! Incluso si llevo sola-
mente un rakusu es mejor para vosotros poner un gran kesa.

Los discipulos que visten el gran kesa pueden sentarse en la parte del dojo
cercana al maestro y hay que cederles el sitio. Es el respeto por el kesa,
no por el discipulo. Durante la ceremonia, es importante que las personas
vestidas con un gran kesa estén en las primeras filas, lo mas cerca de Buda,
después los que tienen un rakusu, después los kolomo negros, después las
personas con ropa civil. Los discipulos vestidos con un gran kesa deben
proteger al maestro. Esta ha sido la regla trasmitida hasta hoy, en todos
los templos soto del Japon.

Cuando el kyosakuman debe dar el kyosaku a un discipulo que lleva el kesa,
solo golpea sobre el lado derecho. No es posible golpear al kesa. Si queréis
recibirlo de los dos lados, es necesario que antes retiréis la esquina del
kesa que cae por detras del hombro izquierdo. Si la persona lo olvida, el
kyosakuman debe hacerlo. La regla que se refiere al kesa es muy estricta.

«Hay tres tipos de kesa basicos, el de 5 bandas, de siete y de
nueve. Mas alla de kujo e, el kesa de nueve bandas existen los
de 11, 13, 15, 17, 19 bandas, después los kesa de gran clase a
21, 23, 25 bandas.

Pero durante la educacion, para el discipulo, los tres primeros
son suficientes, los otros estan reservados al maestro. Durante

41



42

el trabajo, el samu, o las compras o los viajes el monje debe
llevar el de cinco bandas, el gojo en.

En la época moderna es a menudo mas practico llevar el rakusu. Si se
fuma, o si se bebe whisky, si se come carne, si se cocina o se corta madera,
se asiste a una fiesta o se va al bafo, hay que quitarlo. Pero durante un
desplazamiento, a lo largo del viaje, es posible llevarlo.

«Los monjes que visitan a otros religiosos o que hacen cere-
monias deben llevar el kesa de siete bandas, el shichijo e. Para
ensefar el zazen, el responsable del dojo o el kyosakuman
pueden poner el gran kesa de nueve bandasn.

Cuando se esta solo en la habitacion se puede Ilevar el kesa de cinco ban-
das pero no hay que olvidar quitarlo al ir al bafo, o al hacer la cocina, o
durante los masajes. Si se va a un palacio o a la casa de un responsable
politico, hay que Ilevar el gran kesa de nueve bandas o mas.

En la época moderna todas estas reglas no son tan importantes. Dogen
describe el método tradicional.

Incluso en Japon, los monjes no siguen del todo estas reglas. Pero en algu-
nos templos como en Eihei-ji éstas son muy respetadas.

«En verano, cuando hace calor se puede llevar el kesa de cinco
bandas o el rakusu. En invierno, cuando hace frio es posible
suponer varios kesa. Por ejemplo el kesa de cinco bandas, des-
pués el de siete e incluso un tercero si hace mucho frion.

A menudo el Buda Shakyamuni, relatan los sutras, llevaba al atardecer dos
kesas, después a medianoche, pedia a Ananda que fuera a buscar el gran
kesa. En el Himalaya, hace mucho frio. Es posible cubrirse la cabeza con
el kesa.

Bodhidharma, nacido en Ceylan, no estaba acostumbrado al frio cuando
llego a China. Pero en el dojo de Paris no es necesario actuar asi. En China,
en Japon y en Francia, las condiciones climaticas son muy diferentes. En
los dojos, en Europa, la temperatura es a menudo muy alta. Un solo kesa
es suficiente, ademas es posible Ilevar debajo del kolomo una camiseta,



un chaleco o un jersey de lana. jAlgunos llevan incluso Ilevan un abrigo
debajo del kolomo!

El kesa no es solo importante para el frio. Pero hay que comprender las
reglas tradicionales y siempre que sea posible seguirlas.

En India, en la época de Buda, solo se llevaba los tres kesa. En China, se
introdujo la posibilidad de llevar una camiseta bajo el kolomo negro, des-
pués el kesa. Las costumbres en la ropa cambian pero no el kesa.

El kesa es un simbolo de respeto, el simbolo del monje. A lo largo de este
capitulo Dogen habla en profundidad de la filosofia del kesa, después del
método para llevarlo, para lavarlo, la costura, su calidad, su color, sus
medidas.

En los que se refiere al método para vestirlo, debo mostrarlo.

«De forma general el kesa debe pasar por debajo el brazo dere-
cho y por encima del hombro izquierdo. El maestro puede lle-
varlo sobre los dos hombros, solo durante las ordenacionesn.

43



44

Sequir la verdadera ensenanza

«El verdadero Zen de Buda comenz6 en India. Todos los antiguos
maestros y patriarcas, todos cortaban sus propias opiniones, su
vision limitada por los prejuicios sociales, el sentido comun, y
sequian la verdadera ensefianza trasmitidan.

Si se tienen dudas sobre la verdadera ensefianza del maestro, entonces, se
quiere sequir las opiniones personales y transformar el verdadero color y
el método para coser el kesa. Algunos querian hacerlos violetas o verdes,...

ilncluso mi kesa verde no es verdaderamente verde!

Se quiere cambiar la posicion de las cintas de atar, so pretexto de que la
manera tradicional no es muy practica. Se quiere decorar el kesa,...

Hasta hoy, he ensefiado y trasmitido el kesa a mis discipulos. Les he dado
el verdadero libro trasmitido sobre el kesa y esta trasmision se perpetua,
sin cambiar. Muchas jovenes cosen el kesa, pero siempre me preguntan
para escoger los colores. De esta forma no hay errores.

Zazen y el kesa son idénticos. «Si pensais que la postura no es muy con-
fortable (un profesor de yoga me ha enseilado una mejor,...) entonces hay
que cambiar». Esto no es la verdadera trasmision.

Un discipulo me decia un dia: «!Entrar el menton y estirar la nuca no es
practico. Mirad las estatuas de buda, tienen un poco inclinada la cabeza!».
Las estatuas son erroneas.

Otro me decia también: «Estirar demasiado la columna vertebral es un poco
dificil para algunas personas mayores o enfermas. jUn poco inclinada es
mejorln.

No estoy de acuerdo. Crear opiniones, categorias personales no es posible.
Hay que seguir exactamente al verdadero maestro y el verdadero dharma
trasmitido.



Algunos piensan respecto al kesa: «Sensei no conoce el verdadero métodon,
y se quiere invitar a otro maestro. Esto no es necesario.

«Sensei no habla francés, un maestro que hablara francés seria mas claron.
Se quiere cambiar constantemente de maestro y asi hasta la muerte, no
se comprende y no se llega a ninguna parte. Nos Ilenamos de dudas y nos
equivocamos.

He recibido el maravilloso método trasmitido del kesa de mi maestro Kodo
Sawaki. Por supuesto para cortarlo y coserlo no soy muy habil. Pero he
ensenado exactamente este verdadero método.

Es muy curioso. No conozco el francés pero he trasmitido completamente
el verdadero Zen. Esto es el Zen: sequir exactamente sin ninguna duda. Pero
aquellos que tienen dudas creadas por un ego fuerte estan equivocados.
Quieren decorar, cambiar la manera tradicional de poner las ataduras o
piensan que esta ensefianza es erronea o esta superada y hay que corre-
girla.

Explicandolo solo verbalmente podria haber errores, pero he dado el ver-
dadero libro trasmitido. En Japon los monjes de Eihei-ji encuentran mas
bellos los kesas cosidos por los franceses que los hechos por los japoneses.
Es verdad, son mejores.

El mundo de Buda no es limitado sino infinito.

«La ensenanza del budismo hinayana y mahayana y sus prac-
ticas son a menudo imposibles de comprender por el buen
sentido social. En China, algunas sectas budicas no siguieron
el verdadero kesa indio trasmitido, lo cambiaron en relacion
a su propia opinion y crearon asi una nueva moda. Pensaron:
este kesa es verdadero y mas practico que el kesa trasmitidon.

Es un error. Cambiar las cintas de atar o hacer decoraciones con la ayuda
de las anillas no es exacto. Dogen era muy severo en relacion a las reglas
del kesa. Un verdadero rakusu no tiene anillas. Si queréis estudiar el Zen
y practicar, protejer el verdadero kesa trasmitido, no hay que deformar
siguiendo la moda moderna.

45



46

;Qué es el verdadero kesa trasmitido?

«De Bodhidharma a Eno, de patriarca en patriarca, fue tras-
mitido exactamente de maestro a discipulo, sin interrupcion,
incluso durante el espacio de una generacion: el verdadero
kesa es trasmitido verdaderamente con el shiho. Es el hilo
del Zen. No es solo unvestido. El kesa mismo es zazen y a la
inversa. Zazen y el kesa estan en unidad. Los kesa que siguieron
la nueva moda en la época de Tao-Hsian no son el verdadero
kesa trasmitido. Tampoco aquellos fabricados con una anillan.

En China segun las sectas, el kesa cambia. La secta Ritsu no ha hecho mas
que sequir los preceptos fundados por Do Sen en la dinastia de los T'ang.
Esta ensefianza fue trasmitida al Japon por el maestro Ganjin en el afio
754. Ganjin era ciego. Su estatua fue traida a Paris para una exposicion,
porque el embajador pensaba que Ganjin era muy famoso. Ganjin, ciego,
venido del Japon se hizo famoso en Francia por esta exposicion y por su
estatua, mas hermosa que la de Dogen,... El verdadero intercambio Oriente-
Occidente es dificil. Los politicos no conocen la verdadera religion. Solo
les gustan las pinturas, las esculturas, las antigliedades. De estas cosas
nacen los errores.

Pero el kesa que viste no es verdadero. Esta secta habia trasformado el
verdadero kesa. Dogen lo critico. Por esto el kesa de los monjes japoneses es
complicado y a partir de esta secta, se comete errores. En Japon el Shingon
sigue esta clase de kesa. Pero los verdaderos monjes lo abandonaron para
sequir el verdadero kesa trasmitido desde Buda.



Profundo significado del kesa

El kesa tiene un significado muy profundo. Si se corta un vestido, su lon-
gitud, su altura varian segun la talla de cada uno, con exactitud. Si es
demasiado largo no esta bien. Para el kesa, un centimetro de mas no es
muy importante. Pero la regla de las proporciones del ensamble es esen-
cial. Se mide en referencia al codo del brazo. La altura del kesa debe tener
aproximadamente tres codos, la longitud cinco y los dos lados deben ser
rigurosamente iguales. El color también es muy importante. En la época
moderna se utiliza el azul, el verde,... De acuerdo, pero escoger siempre un
color apagado y no un color de los corrientes.

Limitado pero ilimitado.

Lo mismo para la calidad. La secta Ritsu pretendia que sélo se podia uti-
lizar el algodon.

Es posible utilizarlo todo, desde el lino al algodon, la lana, la seda, los teji-
dos artificiales,... Pero los mejores tejidos para coser un kesa son aquellos
que son desechados, que no se utilizan.

El maestro Jiun, perteneciendo a la secta Ritsu y Shingon, siguio el kesa
de Dogen y fue excomulgado porque retiro la anilla del kesa. Llego a ser
muy famoso y un gran monje en la historia del budismo japonés.

Dogen, Shinran y Jiun fueron considerados entre los mas grandes monjes.

De todas maneras Dogen escribio: «El kesa es una proteccion, una defensa,
un amuleto, un talisman, el mejor, el mejor de los talismanes: es el gran
satori, el mas elevado de todos.»

A nokutara san mya ku san bodai. El kesa y zazen estan en unidad. El kesa
significa lo infinito, la eternidad.

Dai sai gedapuku, iOh gran habito del satori!

47



48

Muso: mu, no; so, aspecto. Muso: no aspecto.

He explicado ya que el kesa no es cuantitativo ni cualitativo. Tiene un
color, pero éste no es un verdadero color. No tiene limite.

Nuestra civilizacion occidental, nuestra educacion, siempre quiere limi-
tarlo todo. Tesis, antitesis, sintesis. Hace categorias. Por ejemplo: esto es
rojo, amarillo, azul,...

Para el kesa esto no es posible. Su color no es ni rojo, ni blanco, ni negro,
ni azul. Particular, siempre oscuro, es ilimitado.

El habito de Bodhidharma estaba hecho de una mezcla oscura de verde y
negro.

¢Qué color escoger para el kesa? ;Qué dimensiones?

Cada uno es diferente. El kesa es tan amplio que se vuelve infinito, muso,
sin forma, pero no obstante tiene una forma rigurosa. Lo mismo para la
calidad. Sobre la cama, en mi habitacion, hay una manta que me dio una
mujer, es un kesa de lana. Incluso cuando duermo, llevo el kesa.

Muso fukuden e. La postura de zazen también es infinita.



El kesa original

«Trasmitido de Buda en Buda, de patriarca en patriarca, sus
méritos aparecen sin duda alguna. Este kesa trasmitido con-
tinua exactamente hasta ahora. Aunque el kesa de Buda, el
que fue entregado a Mahakashyapa y después a Ananda, no
existe ya materialmente, los discipulos de Ananda hicieron
otros idénticos y respetaron color, forma y calidad muy exac-
tamenten.

Hasta Eno, el kesa de Buda fue trasmitido directamente pasando por
Bodhidharma y el Maestro Konin. Fue guardado e incluso protegido por
los emperadores. Pero poco a poco se ha deshilachado, ha sido remendado
y al final se ha convertido en polvo.

El otro dia alguien me preguntd: «El verdadero kesa de Bodhidharma y de
Eno existe aun en nuestros dias?». Materialmente no es posible. Cuando
estuve en Eihei-ji he visto una caja donde esta escrito Fuyo Do kan: con-
tiene el kesa que el maestro Nyojo trasmitio al maestro Dogen, que lo
trajo al Japon. Es un tesoro nacional. Abri la caja, en el interior no habia
mas que restos de kesa. No estaba vacia, pero si totalmente reducido
a polvo. Después de novecientos afnos el kesa original ha desaparecido
completamente. Pero otra caja contiene kesa idénticos, hechos segun la
trasmision. Pasa lo mismo con las células de nuestro cuerpo. Cambian sin
cesar. Cada afno nuestro cuerpo se trasforma. Sus células originales no son
ya las mismas y cada afo son diferentes. Sin embargo nuestro ego existe,
y cambiamos todo el tiempo.

49



50







Kesa, habito de eternidad

Dogen también escribio:

«El verdadero kesa de la trasmision existe aquiy ahora, y todos
juntos lo preservamos. El kesa de Buda y de Bodhidharma se
trasmite durante el shiho y se protege exactamente. Asi es
el verdadero maestro. Si se quiere hacer un kesa, debemos
siempre sequir las verdaderas reglas de la trasmision, para el
color, las dimensiones, la calidad. Debemos sequir el método
trasmitido por todos los maestros, los sabios, los bodhisattvas,
los diosesn.

Después Dogen escribe una frase que caligrafio a menudo en el dorso de
los rakusu.

«Hemos nacido durante la mision de este dharma. Por eso
tenemos la ocasion de recubrir nuestro cuerpo de este autén-
tico kesa. Y aunque solo lo revistamos durante un momento,
o0 si lo tocamos, muy grandes méritos apareceran o naceran
en el futuro. También este auténtico kesa de la trasmision es
un amuleto, un talisman absoluto, para si mismo. Es el mas
grande de los satori, el mas elevado de todos».

Aunque solo se vista un momento, si se toca este kesa, si lo ponemos sobre
la cabeza, lo vestimos para la eternidad. Es el vestido de la eternidad.

En Japon existen numerosas clases de amuletos o de talismanes: pequefas
estatuas de Buda, sobres que contienen mantras que se venden en los
templos. La gente se protege con la ayuda de estos talismanes, llevandolos
puestos 0 en un bolso de mano o bien atados en el retrovisor del coche.
Esto tiene la misma fuerza que la cruz de Cristo. Pero como dice Dogen,
el kesa es el mas grande, el infinito, el talisman absoluto para proteger
nuestro cuerpo y nuestro espiritu. Es eterno.



Kesa y sabiduria genética pasada

He aqui una frase de Dogen con una forma muy antigua:

«lgual que al tefir un vestido, el tinte de una frase o de un
poema sobre el Zen se convierten en grano de iluminacion
eterna (mugeko) para el cuerpo y el espiritu'

Estas palabras sobre el Zen atafen a la gran sabiduria, el mas grande satori,
la mas alta verdad. De la misma forma, cuando tefiimos un dharma o una
buena accion, se transforma entonces en un grano de iluminacion eterna
y finalmente se vuelve la mas alta verdad, el satori mas elevado.

«El espiritu y la conciencia aparecen o desaparecen en un ins-
tante. Es musho ju, no estancarse, no permanecer. Pero los
meéritos de nuestra practica, ciertamente, son semillas enrai-
zadas que brotan, y los méritos aparecerann.

El kesa no es ni un medio, ni un método, ni una técnica o una herramien-
ta. No es ni un medio, ni una ausencia de medio, ni algo que existe o que
permanece, ni algo que no existe o que no permanece.

Tal es la palabra trasmitida de Buda en Buda. Para el que ha recibido y
preservado el kesa, los méritos aparecen a ciencia cierta en el futuro. El
hecho de preservar y proteger el kesa hace alcanzar estos méritos. Aquel
que no tiene una buena herencia genética, después de una o dos vidas,
no podra aproximarse al kesa en el mundo presente y futuro, ni incluso
en la eternidad. No tendra la ocasion de vestirlo y no podra ni estudiarlo,
ni comprenderlo.

1.- Como la funcion del tinte es trasformar el color, el poema de Dogen impregna el
cuerpo y el espiritu.

53



54

En la época de Dogen, en China o en Japdn se podia vestir el kesa. En
Europa sdlo pueden llevarlo mis discipulos. En China, en la época moderna,
esto no es posible.

«Llevar el kesa no esta reservado a una clase aristocratica y
prohibida a los pobres, ni reservado a las gentes inteligentes
y prohibida a los idiotas. Todo el mundo lo puede vestir. Esta
mas alla, ilimitado y solo depende de un buen karma. Entonces
agradezcamos y alegrémonos de este buen karma pasado. Y si
no dudamos, inconscientemente, naturalmente, automatica-
mente, virtudes y efectos excelentes naceran muy exactamente
en el futuron.

Siempre Dogen, y yo mismo, durante zazen hablamos de mushotoku. En el
Shobogenzo, el «Kesa Kudoku» trata de los méritos del kesa, el «Bendowan
de los méritos de zazen.

Debéis creer que estos méritos apareceran. Y si alguno todavia no ha
recibido el kesa, por favor, esperad obtenerlo. En vuestra vida, una semilla
del kesa sera de esta manera plantada. Por favor, que vuestra practica se
realice rapidamente y que esta semilla arraigue.

«Si alguien siente una contradiccion o algo que le perturbe con
respecto al kesa, no puede ni recibirlo ni protegerlo. Que sienta
verglienza y se confiese a todos los budas y a los tres tesoros
(Buda, dharma, shanga). Seguramente, en el futuro gentes de
otros paises esperaran y desearan recibir la trasmision y la
intimidad del kesa y del dharman.

Dogen seguramente tuvo la intuicion de que los europeos, los franceses,
recibirian la semilla del Zen. Cuando Ilegué a Paris, mi primera conferencia
en la calle Feydeau, tenia por tema el kesa. Algunos se fueron muy impre-
sionados y continuaron zazen hasta hoy. No se trata por supuesto de un
milagro, sino del resultado de un buen pasado, de un buen karma genético.

«Sin duda alguna las gentes de otros paises, si no pueden reci-
bir la trasmision del kesa, sin duda alguna sentiran vergiienza,
estaran tristes y lo lamentarann.



«Afortunadamente, muy afortunadamente, hemos podido reci-
bir la verdadera trasmision del kesa de zazen, desde el Buda
Shakyamuni y de patriarca en patriarca. Esto tiene que ver con
la potencia y la virtud de los grandes méritos de hannya, la
sabiduria genética pasadan.

Aqui Dogen emplea kanji muy fuertes, con un sentido muy profundo.
Critica a las malas gentes y a los demonios:

«En la era Nejo o en la época de crisis de la humanidad, en el
fin del dharma, la mayoria de las gentes no sentiran vergiienza
de no conocer la verdadera trasmision del kesa y si alguno la
posee sera criticado. Actitud infernal que a buen seguro les
conducira al infortunion.

«Si vestis el kesa, esto no proviene unicamente del hecho de
vuestro buen karma pasado. Ahora respetad la verdadera Via
del Buda y haced zazen. De esta forma podéis vestir y proteger
el kesan.

Esto es muy importante. Incluso con un buen karma genético, si no prac-
ticais zazen, no podréis vestir y proteger el kesa.

«Todos los Budas y patriarcas profesaron un total respeto al
kesa. Creyeron completamente y lo respetaron totalmente.
Delante del verdadero kesa trasmitido todos hicieron sampai.
Tal es el verdadero bushinari.



56

Los once nombres del kesa

«Existen once clases de nombres para designar al kesa.
1.- El kesa es el cuerpo de Buda.

2.- El kesa es el espiritu de Buda.

3.- Gedatsu puku, el vestido del satori.

4.- Fukuden e, el vestido del campo feliz».

En China o en Japon, en otofio se recolectan los granos de arroz sembrados
en los campos. Si vestis el kesa, la felicidad Ilega. Yo he hecho la experien-
cia. Es una proteccion contra los accidentes. E incluso si no tenéis dinero,
podréis comer y vivir.

«5.- Muso e, el vestido de la no forma, del infiniton.

En el Kongokyo, el Sutra del Diamante, encontramos a menudo el kanji
muso.

«6.- Mujo e, el vestido mas elevadon.

Hace aproximadamente treinta afos, llevaba una vida muy dificil. Kodo
Sawaki me dio su rakusu, sobre el que estaba escrito el sutra del Daimorio:
el sutra de la vida infinita.

«El verdadero vestido trasmitido es maravilloso, podéis vestirlo inconscien-
temente, naturalmente, automaticamenten.

Crei verdaderamente en este rakusu y continué zazen pensando que sequ-
ramente en el futuro mi vida se volveria maravillosa. Conservo este rakusu
en mi habitacion. Es un recuerdo impresionante.

«7.- Ninniku e, el vestido de la paciencian.

Si se viste el kesa y aunque a menudo nos encolericemos, enseguida la colera
se apacigua. Pues el kesa incita a la reflexion y la sabiduria aparece.



Si no se cree verdaderamente en el kesa, incluso continuando zazen, no
se llega a ser muy feliz.

Incluso personas muy honradas y que continuan zazen, no pueden cambiar
mucho su karma puesto que no han vestido el kesa. Si lo llevan, entonces
el ego desaparece, e, inconscientemente, naturalmente, automaticamente,
el espiritu se suaviza.

«8.- Nyorai e, el vestido de Budan.
De la proteccion contra todos los demonios, los accidentes.
«9.- Daiji daihi e, el vestido de la gran compasionn.

Si se viste el kesa, inconscientemente, naturalmente, automaticamente,
nuestro espiritu se llena de una gran compasion.

«10.- Shodo e, el vestido de la victorian.

Vestir el kesa significa obtener la mas alta victoria. La vida se vuelve mas
elevada que la de un ministro o un emperador. Es la verdadera victoria
espiritual.

«11.- A nokutara san myaku san bodai, el vestido del mas alto
satorin.

[déntico a zazen.

Existen asi, once nombres de una profunda significacion para designar al
kesa. Cada mafiana lo ponemos sobre la cabeza. Sin duda alguna grandes
méritos naceran en el futuro.

No vestimos el kesa solamente para nuestro propio ego. Esto influencia a
los otros que pueden, por el intermedio del vestido que nosotros Ilevamos,
obtener la verdadera felicidad. De esta forma el kesa puede ayudar en los
sufrimientos de los demas.

Pero no hay que cambiar ni la forma, ni el color, ni la manera tradicional de
coser el kesa. Sin preocuparse de las propias opiniones, hay que sequir muy
exactamente la trasmision. Si queréis coser el kesa sequid precisamente la
ensefianza del verdadero maestro.

57



58

El funzo e

¢Qué se debe emplear para hacer un kesa? ;Algodon, lino, seda, lana,...?
Para cada pais es diferente. Siempre que sea posible emplead lino, algodon
o0 seda. Los tejidos sintéticos hacen ruido en el dojo.

El maestro Dogen insiste siempre sobre el hecho de que no hay que esco-
ger. Todos los Budas y Patriarcas se han servido de tejidos a los que no
estaban apegados.

Funzo e: fun, caca; zo, limpiar. Esa es la cualidad mas alta del kesa.
Dogen habla de diez clases de funzo e:
1.- Aquellos hechos a partir de tejidos que han sido quemados.

2.- El tejido que ha sido comido por las vacas. En India las vacas son
muy respetadas.

3.- El tejido mordido por las ratas.

4.- El tejido que ha servido para envolver a los muertos, las mortajas.
En India cuando alguien muere, el cuerpo se desnuda y se envuel-
ve en una mortaja. En la época de Buda se llevaban los muertos al
bosque. Los cuerpos eran ensequida devorados por los animales, s6lo
quedaban las mortajas.

5.- Los tejidos que han servido para la menstruacion de las mujeres.
Por supuesto es necesario lavarlos bien antes.

6.- Las sabanas que han servido para el parto de una mujer. El tejido
mas sucio puede volverse el kesa. El peor, aquel por el que no se tiene
ningun apego, se transforma en el tejido mas noble, el mas elevado.

7.- Los tejidos encontrados en los cementerios.
8.- Las telas ofrendadas en las tumbas o los santuarios.

9.- Los vestidos tirados por los gobernadores. En India, constantemen-
te, los emperadores cambiaban de vestimentas.



10.- Los tejidos que sirvieron en las ceremonias funerarias.

En nuestros dias, no vale la pena imitar lo que nos relatan los sutras. Hay
que comprender el espiritu que de esto se deduce y el sentido original del
funzo e.

La peor de las telas puede ser empleada. Hay que lavarla, después tefirla,
cortarla y coserla. De esta manera se obtiene el funzo e, el kesa de mas
valor.

No hay que llevar ni coser el kesa para nuestro ego, para si mismo, para
su propio provecho, sino para la verdadera Via, con un espiritu mushotoku.
De esta manera, los méritos llegan muy precisamente.

«Cuando se cose el kesa, no hay que cambiar el método tra-
dicional por sus opiniones personales y para su provecho. No
importa qué tejido puede ser empleado para hacer un kesa.
Pero se debe sequir la verdadera trasmision, la verdadera ense-
fanzan.

«Es erroneo creer que el algodon es mas puro que la seda
natural, escoger solamente la seda porque es mas bella que el
algodonn.

El espiritu debe ser siempre mushotoku. Utilizad algoddn, seda o lino.
No hay que seleccionar con nuestro propio ego. El mas alto kesa: funzo
e. Harapos, vestidos rasgados por las ratas, los vestidos de los muertos
amontonados en los bosques, o las mortajas; como ésas, de color blanco,
utilizadas aun en Japon para recubrir el cuerpo de los muertos. Algunas
veces, después de que el cuerpo ha sido quemado, se recoge la mortaja.
Un monje caligrafia en €l un sutra como el del Hannya Shingyoy recita un
mantra. Se puede utilizar todo para fabricar un kesa, toda clase de tejidos.
Después de haberlos limpiado y desinfectado se vuelven completamente
puros. Se tifien, se cosen y asi se fabrica un funzo e, el kesa mas elevado.

En lo mas profundo de las montafias del Himalaya, habia un lago muy
grande, profundo, infinito, donde el agua era completamente pura. Shuna
Shami lavo el kesa funzo en este lago. En ese momento, el gran rey de los
dragones, mirando el cielo, se quedd admirado, respetuoso e impresionado.
Sonrio, hizo caer una lluvia de bellas flores e hizo sampai.

59



60

De esta manera los peores vestidos se vuelven los kesa mas respetables,
los tejidos mas sucios, los mas puros, los mas idiotas, aquellos que tienen
los peores bonno, los mas grandes monjes. Es una filosofia muy profunda.

Pero algunos sacan en conclusion que hay que tener grandes bonno y
volverse las peores personas: ser obseso sexual, llevarse a las chicas en la
sesshin. Es un gran error. No puedo utilizar tales personas que se compor-
tan como perros. Tampoco puedo emplearlas para coser el kesa. No hay que
equivocarse de direccion, de Via. Si se hace zazen y se viste el kesa para la
Via, con un espiritu mushotoku, rapidamente los bonno, los cuerpos mas
sucios se vuelven los kesa mas elevados, el espiritu mas santo.

«En el Budismo hinayana, ciertos maestros piensan que la seda
es lo mejor que hay para coser el kesa. Es erroneo. Los adeptos
del mahayana deben reirse de una opinion como esan.

Incluso si se os dice: este vestido es de seda o de algoddon, mirandolo
solamente, no se puede verdaderamente estar sequro. Aunque sea posible
utilizar cualquier materia, el funzo e no es ni de algoddn, ni de seda, ni de
lino, ni de fibra artificial, ni siquiera una mezcla.

También, zazen, es shikantaza. Aunque existen numerosas clases de pos-
turas de zazen, el zazen de Buda es shikantaza. Diferente pero idéntico.
Aunque los colores, las materias, los tamafios de los kesa sean diferentes,
es funzo, shikantaza. Ya sea el cuerpo joven o viejo, sucio o limpio, delga-
do o grueso, es funzo, shikantaza. Cuando se hace zazen todo el mundo
es igual. Siguiendo la verdadera Via, sin meta, mushotoku, continuando
solamente zazen, uno se vuelve shikantaza.

Para confeccionar un kesa, se puede utilizar todo si no se esta apegado a
ello. Sin embargo, los vestidos demasiado usados no se pueden emplear, ni
aquellos que tienen demasiados colores o estan demasiados sucios.

Para el espiritu es lo mismo. Siempre miente o decora. Es funzo, los hara-
pos. Haciendo zazen, aunque no estéis muy concentrados en mi kusen y
durmais o penséis en otra cosa, por vuestra postura de zazen os volvéis
shikantaza, Si aparecen olas en vuestro espiritu, como en la orilla, se
rompen contra las rocas y se trasforman en espuma bajo el claro de luna.
Durante zazen, los peores bonno se vuelven la luz de la luna. Es funzo, los
harapos del hombre.



Todo es funzo: el algodon viene de una planta, la seda, de los insectos, el
nylon, del petroleo o de la madera, del carbon,... Incluso un maravilloso
kesa en oro o en plata, en perlas, es la realizacion de funzo.

Si un calzoncillo se vuelven un kesa, ya no es un calzoncillo, ni un calzon-
cillo ni una braga.

Durante zazen no hay ni hombre, ni mujer, ni sefiora, ni viejo, ni joven, ni
prisionero, ni gobernador, ni ministro. Es shikantaza, solamente shikantaza.

Podéis sequramente comprender. Debéis atrapar lo imposible de explicar
por las palabras o el lenguaje. Es el satori.

De la misma manera que unos calzoncillos convertidos en kesa ya no son
unos calzoncillos, un preso que hace zazen se vuelve Buda. Es funzo.

«Algunos monjes le preguntaron al anciano Buda (Eno, el
sexto patriarca):

—Cuando recibid el kesa del maestro Konin, en el monte Obei,
a medianoche: ¢El kesa era de algodon o de seda?

-No era de algodon, ni de seda, respondid Enon.

Asi debemos comprender. El kesa no es de un género, no es ni de seda,
ni de algodon, pero si una ensefianza muy profunda de la Via de Buda, el
secreto absoluto.

Los comentarios son muy importantes. Debéis comprender la relacion entre
funzo y shikantaza.

«Los sutras relatan que cuando el tercer patriarca después de
Mahakashyapa y Ananda nacio, estaba vestido con un kesan.

Es posible. Kodo Sawaki explica en sus comentarios que cuando un bebé
nace de pie, es como si llevara un kesa

Kodo Sawaki repetia siempre que vestir el gran kesa, hacer zazen, raparse
el craneo representan la mas grande felicidad, la mas grande victoria de
nuestra vida.

2- Pasa cuando, al nacer, la placenta sale al mismo tiempo que el bebé y lo cubre.
De ahi la expresion «nacer de pie», algo que desde siempre es signo de buen augurio.

61



62

Kesa y estado de espiritu

En la vida cotidiana cuando cambiamos de entorno, nuestro espiritu se
transforma en funcion de la atmdsfera que encontramos. Después de haber
ido al café, si venis a este dojo, rapidamente, vuestro espiritu ya no es el
mismo.

«Hoy, recibiendo la ordenacion y el kesa del maestro, con-
virtiendome en monje o monja; rapidamente, nos quitamos
nuestra ropa social para vestir el kesa. El kesa no es un tejido,
ni seda, algodon o linon.

Cambiar de vestido o de medio modifica el cuerpo y el espiritu. Llevar
vestidos limpios influeye en la persona. Por eso, llevar un habito de color
rojo o violeta no actua de la misma manera sobre el cuerpo y el espiritu
que un vestido blanco o negro.

E, inversamente, si nuestro espiritu cambia, nuestro entorno se transforma.
Vestir el kesa en este dojo modifica completamente el entorno. Esto no
puede explicarse en palabras.

Practicando zazen, rapidamente nuestro espiritu cambia y encuentra la
condicion normal. Si estais ansiosos o tenéis miedo, si entrais en este
dojo y hacéis zazen, el mundo entero se vuelve diferente. Pero a menudo
nuestro espiritu esta oscurecido y cegado y no podemos darnos cuenta.
Sin embargo muy exactamente nuestro cuerpo y nuestro espiritu cambian.
Tal es el mérito del kesa y de zazen. Esto mismo es el satori.

«En la época de Buda, para muchos la vida era dificil. Pero
entonces las personas en dificultad visitaban al Buda, rapida-
mente sus cabellos caian y se encontraban revestidos por el
kesan.



Aunque estaba muy ocupado, el Buda recibia a las personas presentadas
por sus discipulos. Les daba la bienvenida e inconscientemente, natural-
mente, automaticamente perdian sus cabellos y se encontraban revestidos
por el kesa.

¢Cual es la verdadera cualidad de este kesa? ;Algodan, seda, lino,...? No es
ni de algodon, ni de seda, ni de lino. Imposible decidir con nuestras propias
opiniones limitadas. El kesa es infinito.

He aqui una historia relatada en el Sutra del Loto:

«Dos amigos, de los cuales uno era rico y el otro muy pobre, bebian alco-
hol juntos. El pobre, que habia bebido mucho, se durmio. El rico debia
partir, pero sentia que su amigo, su pobre companero, sufriria mucho.
Entonces introdujo una piedra preciosa, un diamante, en el bolsillo del
pobre. Después se fue.

Cuando el pobre desperto, se enfadd al ver que su amigo ya no estaba alli.
De esta manera vago siempre, pobre y sufriendo.

Tres aios mas tarde, encontro de nuevo a este amigo y encolerizado, le dijo:
—«;Por qué te escapaste? Mi vida fue muy dificil y tu no me has ayudado.
—¢Por qué no utilizaste el diamante que dejé en tu bolsillo?, respondio el rico.
-jAh! un diamante... No lo sabia.

Rebusco en el bolsillo y encontro un bello diamante brillanten.

¢Queé significa este koan?

El pobre representa a las gentes ordinarias; el rico, a Buda; el diamante
deslizado en el bolsillo, el verdadero tesoro espiritual, el dharma.

No se puede comprender el verdadero satori. Deambulamos siempre. Pero
si se obtiene esta piedra preciosa, es posible comprender: este diamante-
tesoro tiene un valor inestimable.

No es de algodon, ni de seda, ni de lino.

El diamante es un funzo e, un harapo, como el kesa fabricado de tejidos
usados.

63



64

Otro koan: ¢Cual es la calidad, el color, la cantidad, la dimension de los
kesa de Buda? ¢La calidad, su aspecto son limitados o ilimitados? Muso
fukuden e. Reflexionad, estudiad profundamente, esto es un gran koan.

«De esta forma, de Buda en Buda, de patriarca en patriarca,
este verdadero kesa trasmitido no puede ser puesto en duda.
Es completamente exacto, asi se puede comprender.

Si no podemos recibir el kesa trasmitido de un verdadero maes-
tro, nuestro karma no es bueno. Si lo recibimos, es una felicidad
eterna e infinitan.

Si tenéis dudas, un mal karma, no podéis recibirlo. Buscais lo que es erro-
neo y abandonais el verdadero dharma. Abandonais la fuente y buscais
las ramas. Es completamente un mal karma. Vais en una Via opuesta y os
equivocais.

«Las personas que entran en la Via con el espiritu de la Bodhi
pueden recibir el kesa trasmitido y practicar exactamente el
verdadero zazen. Asi, aqui y ahora, habéis encontrado la verda-
dera Via que no puede estar en otra parte: hacer zazen y vestir
el verdadero kesa. Esto certifica que os habéis convertido en
un discipulo de la trasmision, un discipulo directo del Budan.

Os es posible ver, estudiar, proteger el verdadero kesa y hacer zazen. Aqui y
ahora, estais sentados sobre el zafu. Es la felicidad mas grande de la vida.
Ahora mirad, ved, oid la conferencia de Buda.

«Vestir el kesa significa: estar iluminado por la iluminacion de
Buda. Esto quiere decir utilizar lo que el Buda ha utilizado.
Trasmitir directamente el espiritu de Buda significa obtener los
huesos, la médula, la esencia de Buda.

Estoy cubierto por el kesa sagrado del Buda Shakyamuni. Lo he
recibido en sucesion directa de Budan.

A través de las estrofas de esta frase es posible reemplazar Buda por Cristo.
Vestir el kesa significa estar iluminado por Dios o Cristo. Utilizar el objeto
que ellos han utilizado. Trasmitir directamente el espiritu de Dios o Cristo.
Es posible que bajo esta forma los europeos comprendan mas claramen-



te. Se puede decir también: «Estar iluminado por la iluminacion césmica,
utilizar lo que el cosmos utiliza, transmitir directamente el orden cosmico
fundamental, estar cubierto por el kesa cdsmico. He recibido este kesa del
orden cosmicon.

Esta ultima frase del Kesa Kudoku es muy conocida.

De joven, me impresioné mucho al leerla. Kodo Sawaki la escribio sobre
uno de mis rakusu.

Esta frase es la conclusion de Dogen sobre el Kesa Kudoku.

El libro contiene también algunos capitulos muy profundos sobre el méto-
do para lavar y coser el kesa. ;Como tenirlo? ;Cual es la dimension, la
calidad? ;Como vestirlo? El método para protegerlo. Dogen lo explica muy
profundamente. Es la relacion entre la practica y la filosofia del Zen.

65



66




~
©




68

Método para lavar el kesa

En la época moderna y en nuestros dias, el método de lavado es diferente.
Pero mientras sea posible, es importante lavar el kesa uno mismo. Si lo
hace otro, tiene que ser una monja, un monje o un amigo intimo.

Antiguamente se utilizaba agua perfumada con los mismos olores que los
del incienso. Se lo sumergia desplegado en este agua.

En el momento de la ordenacion, los monjes debian también lavarse el
cuerpo con agua caliente perfumada.

Los perfumes chinos, japoneses o indios, hechos a partir de la corteza de
los arboles, son los mejores. En Europa, se puede usar también lavanda,
pero son preferibles los perfumes utilizados en los templos.

«Dejadlo en remojo durante dos horas en el agua caliente per-
fumada sin frotarlo. Si el kesa esta demasiado sucio, se puede
lavar con agua caliente mezclada con ceniza.

Cuando este agua se ha enfriado se lo enjuaga varias veces
con agua clara, tibia. Después se cuelga en un bambu limpio.

Si lo lavais, hacedlo respetuosamente, sin frotarlo ni con las
manos ni con los pies. Planchadlo, plegadlo exactamente y
depositadlo sobre un lugar elevado o delante de Buda. Quemad
incienso, o shoko y ofrecedle floresn.

El kesa es el objeto mas digno de respeto. Rodeadlo tres veces por la dere-
cha y haced sampai (tres, seis o nueve pai). Cuando os lo entrego, la acti-
tud justa es hacer sampai por este kesa. En vuestra casa, cuando tengais
tiempo, al vestirlo o antes de quitarlo, haced sampai, tres, seis o nueve pai.



Pienso que la mayoria de las personas no hacen estas prosternaciones.
Tengo muchos kesa. Los coloco en un armario en mi habitacion. Es muy
bello. A veces pongo incienso y hago sampai.

«Incluso si uno se equivoca, los méritos del kesa aparecen en
el futuro. Incluso si vestimos el kesa una sola vez, o si se toca
0 se roza con el pie, los méritos aparecerann.

Después de haber hecho tres, seis 0 nueve pai, sentaos sobre las rodillas a
la japonesa y en gassho, con el kesa puesto sobre la cabeza; o bien, levan-

tadlo en las manos a la altura de los ojos y cantad tres veces si es posible:

Dai sai gedapuku
Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo
Ko do sho shujo

Vestido universal, ilimitado y beatifico
Ahora tengo el satori de Buda

Para ayudar a todos los seres.

iOh maravillosa emancipacion!

Después vestidle o bien guardarlo en un armario o en un lugar elevado.

69



70

Gocho Kudoku: Los cinco meéritos santos del kesa

En el budismo, no es solamente cuestion de este mundo, también se evoca
la existencia antes del nacimiento, la reencarnacion, el circulo de trasmi-
graciones. Esto no es misterioso sino conforme a la genética.

El Buda Shakyamuni habla de su vida anterior:

«En otro tiempo, cuando era discipulo del Buda Hozo, el gra-
nero del tesoro, me [lamaba Kannon, el gran compasivon.

El Buda Shakyamuni habia practicado ya zazen en su vida anterior y su
padre y su madre tenian un buen karma. Por eso nacié de nuevo como rey
y sus caracteristicas no fueron las mismas que las de otras personas.

«En esa época me coloqué cerca del Buda Hozo y formulé el
siguiente deseo:

-Mi querido y venerado maestro, si me convierto en Buda,
entre mis discipulos y otras gentes que recibiran mi ense-
fanza, seguramente algunos se ordenaran y vestiran el kesa.
Entonces si cometen errores y trasgreden los diez preceptos
0 niegan y rechazan el principio de causa y efecto, si emiten
opiniones erroneas y no respetan ni creen en los tres tesoros
(Buda, dharma, sangha), o si acumulan crimenes muy pesados
y numerosos; pero han recibido, visten y protegen el kesa. Con
una actitud errénea como esa, no pueden estar sequros de
llegar a ser Budas certificados, ni recibir el shiho y se escapan
de la Via de Buda. ;Deberian pues, ser excomulgados y no inte-
grarse jamas en la shanga para la eternidad? De esta forma, los
méritos del kesa no serian auténticos. Si fuera asi, yo no podria
perfeccionar mi satori y no querria convertirme en Budan.

Este sutra tiene una forma complicada, pero su esencia es simple, el Buda
Shakyamuni continua:



«Mis discipulos que han llevado el verdadero kesa una sola
vez, aunque cometan errores, seguramente en el futuro, por
los méritos de ese kesa, podran volver al seno de la sangha. Si
no pueden volver yo no quiero convertirme en Buda y tener el
satorin.

Asi es el primer mérito santo del kesa.
El Buda Shakyamuni continua hablando:

«Mi querido y venerado maestro, cuando me convierta en Buda
en el futuro, existen muchos monstruos o demonios, devas de
los cielos: los yasya, dragones; los kendava, musicos celestiales;
los asura, deva del combate; los pajaros garuda; los kimnara,
deva de la danza; los magoraka, deva con la cabeza de serpien-
te; los kubanda, que devoran los espiritus humanos; los bisha,
demonios del cielon.

En el budismo, la tierra de Buda no esta en el cielo, sino mas alla. En el
cristianismo, el cielo representa la tierra mas pura, la mas elevada. En el
budismo existe el pais de Buda, después el cielo, después el mundo huma-
no. Entonces aunque el cielo sea mejor que el mundo humano, en €l viven
monstruos y demonios.

Este sutra es como una novela.

«Si todos esos monstruos, demonios o deva respetan y admiran
al monje que viste el kesa, incluso si solo ven y admiran nada
mas que un trocito de kesa, aun siendo monstruos, si no pue-
den rapidamente convertirse en bodhisattva o Buda, podran
ser santos o sabiosn.

Asi es el sequndo mérito santo del kesa.
El tercero concierne al mundo humano, por debajo del cielo.

«Si los seres sensibles se vuelven gakin...

Los hambrientos que desean siempre comer, incluso durante zazen, sus
instestinos reclaman y desean que zazen se termine rapidamente, asi como
el sutra de la comida. Tienen siempre deseos. Son unos pobres demonios.
Estan obsesionados por el sexo. Tales personas no pueden nunca satisfacer
sus deseos y nunca obtienen nada. Se vuelven gaki.

71



72

..«si tocan u obtienen un trocito de kesa, podran obtener y
satisfacer sus apetitos nutritivos y sexuales. De esta forma se
volveran tranquilosn.

Sea como sea, jya no seran mas gaki! jEl kesa es muy practico! No se trata
de cortar, sino, poco a poco, suavemente, sin conflicto, hacer decrecer los
deseos. Estar satisfecho por la comida, la bebida, el sexo, y progresivamen-
te el mal karma y los deseos disminuyen. Asi es posible estar tranquilo y
sonriente.

«Si los seres sensibles se separan y se combaten con ensafia-
miento y odion...

Se trata aqui de los numerosos habitantes de los infiernos, monstruos,
demonios y dragones del cielo, como los kendara, asura, garuda, kendara,
magoraka, kubanda, bisha.

...4sl se concentran sobre el pensamiento del kesa, por el poder
de este kesa, rapidamente pueden obtener un espiritu compasi-
vo, dulce, gentil, sin odio, el espiritu del nirvana, que corta los
bonno. De esta forma pueden volverse completamente puros».

Tal es el cuarto mérito del kesa.
Quinto mérito:

«Si hay personas que se encuentran entre militares, en medio
de un combate o en un juicio, un proceso, si alguien lleva un
kesa o un trozo de kesa y protegen y respetan este kesa, no
pueden ser atacados y no se les puede hacer sufrir, ni criticar-
los. Y aun mas, les es posible hacer ganar a sus compafneros
y de esta forma pueden ser salvados y volverse tranquilos y
apacibles. Maestro venerado, si mi kesa no puede alcanzar ni
realizar estos cinco méritos santos, mientras que numerosos
Budas aparecen, entonces el mérito del kesa no es verdadero
y los Budas futuros no pueden creerme. Esto seria como men-
tirles. Y todos los Budas futuros no podran obtener el satori, ni
ayudar y salvar a todos los seres sensibles. En ese momento la



Via de Buda tendra fin y malas vidas apareceran y destruiran
todo el mundon.

Tales fueron las palabras pronunciadas por Daihi Bodhi Satoba, Kannon, el
Buda Shakyamuni en su vida anterior, al Buda Hozo.

«En ese momento el Buda Hozo extendio el brazo derecho hacia
Kannon, le paso la mano por el craneo en sefial de aprobacion
y le dijo:

—Muy bien, muy bien, hombre, bodhisattva espléndido. Todo lo
que acabais de explicar es verdad y asi es el verdadero tesoro,
el verdadero simbolo de la realizacion de Buda. Habéis realiza-
do el gran satori. Ciertamente vuestro kesa podra realizar los
cinco méritos santos y aportara grandes beneficios a los seres
sensiblesn.

En el budismo, en los sutras, encontramos a menudo muchos Budas dife-
rentes, imaginarios, que aparecieron. Es literatura pero el sentido es muy
profundo. Vastas metaforas ilustran el nivel metafisico. La dimension de
los sutras es siempre muy profunda.

«Cuando Kannon oyo las palabras de aprobacion del Buda
Hozo, le cogid la mano. Su brazo era de oro. Entre sus dedos
se encontraba una membrana de seda fina y su mano era muy
dulce y calida como la vestimenta de un angel».

La mano refleja siempre el espiritu de la persona. Tocando la mano de
alguien se puede sentir su espiritu, su conciencia. Cuando os estrecho la
mano, comprendo ensequida lo que pensais.

«Cuando el Buda Hozo poso su mano sobre la cabeza de Kannon,
rapidamente su silueta cambid y aparecio entonces como un
bello muchacho de quince afios de edadn...

Este sutra es muy largo. Es una larga historia.

«Todos los seres sensibles de este lugar, los monstruos, deva,
animales, pajaros,... le ofrecieron flores. Una gran fiesta se des-
encadeno con musica, baile, después todo se volvio tranquilon.

73



74

Todos los sutras del budismo hinayana y mahayana explican estos cinco
méritos santos del kesa. Y esto se vuelve la esencia, el origen de la vene-
racion por el kesa. Todos los Budas del pasado, del presente y del futuro
tienen un verdadero kesa y su mérito es infinito. Y entre todos los Budas,
aquellos que han recibido el verdadero kesa trasmitido desde Bodhidharma,
Eno,... y por todos los maestros de la trasmision, este kesa trasmitido, el
funzo e, tiene el mas alto mérito. Y todos los patriarcas y aquellos que
han trasmitido el shobogenzo han legado este verdadero kesa. Entonces,
si todos los seres sensibles respetan este kesa con un espiritu concentrado,
obtienen exactamente el satori.




Rengenshiki y los méritos del kesa

Es la historia de una monja muy bella -la monja de los seis poderes- una
bikkuni que vivid en los tiempos del Buda Shakyamuni. Cuando se convirtio
en su discipula, el Buda Shakyamuni habia hecho de ella una gran monja.
En esta época iba a predicar en el seno de las familias aristocraticas v,
dirigiéndose particularmente a las mujeres, las exhortaba a que se hicieran
monjas. Se topaba en la mayoria de los casos con sus negativas: «Somos
jovenes y bellas, decian estas mujeres, jamas podremos respetar los pre-
ceptos». Pero Rengenshiki insistia, diciéndoles que los mas importante no
era respetar o no los preceptos; lo esencial era recibir la ordenacion; no
debian temer caer en el infierno infringiendo los preceptos. No obstante,
la incredulidad que encontraba en la asistencia conducia a Rengenshiki,
la mayoria de las veces, a contar su propia historia:

«jQué lejos debo remontar mi karma para convenceros!», decia ella. «<En mi
vida anterior era una prostituta de gran renombre. Venian de todas partes
para verme bailar, pareada con los mas bellos adornos. Mi sola belleza
bastaba para procurar el éxtasis a los hombres. Todos me codiciaban y
pude amasar una gran fortuna dandoles un poco de mi. Un dia, a un joven
monje que pasaba, le quité rapidamente su vestido, el kesa, me lo puse y
continué mi danza asi vestida. Mi vida entera habia estado dominada por
las fuerzas del sexo y la lujuria y tuve que zozobrar, después de mi muerte,
en los vagabundeos infernales de la trasmigracion. Sin embargo el poder
del kesa se perpetuaba; el karma que habia engendrado por el simple acto
de haberlo vestido, una vez, se manifestdo entonces en mi vida siguiente;
de esta forma tengo la dicha de ser monja ahoran.

Nagarajuna en sus comentarios sobre el Hannya Haramita ahade a la his-
toria de Rengenshiki las precisiones siguientes sobre su karma:

75



76

«Rengenshiki era incomparablemente bella. Tuvo la gran suerte de tocar
una vez un kesa, que cred en su vida siguiente el buen karma que la hizo
monja. Tuvo sin embargo que errar largo tiempo en los laberintos oscu-
ros de la trasmigracion, pues su vida anterior habia sido muy movida. Su
madre era mas bella aun, lo que provoco la desdicha de Rengenshiki, pues
su marido no pudo resistirse a la seduccion que ejercia su madre. Suegra
y yerno dormian juntos y Rengenshiki tomo la resolucion de huir. En su
camino errante encuentrd un dia a un hijo de ricos comerciantes del que
se enamoro y con el que se caso. Su felicidad era total. Pero un dia, a la
llamada de su padre, el joven esposo tuvo que partir: tenia el encargo de
conducir una caravana a través del desierto hasta una lejana comarca,
donde podia vender géneros de su pais. El viaje era largo. Cada pueblo
atravesado dejaba en el corazon de éstos la afioranza del descanso, del
confort y de los gozos perdidos. Lo que mas rapidamente se echo a faltar
fueron las mujeres. El marido pronto fue turbado por la fresca belleza de
una jovencita.

Era la estacion de las lluvias; por eso, cuando el comercio del dia se acaba-
ba, cada uno tenia prisa por llegar a su casa. Ciertamente el joven esposo
tenia algunos remordimientos, pero pensaba «jSoy rico y puedo mantener
un sequndo hogar. Y esta jovencita es muy bellal»

Estaba inquieto por el parecido que existia entre esta joven y su propia
mujer.

Las semanas fueron pasando y la estacion de invierno estaba avanzada
cuando Rengenshiki acogio la vuelta de su marido. Este callo su aventura,
de momento, preferia esperar algun tiempo antes de hablar con su mujer.
Pero esto era ignorar que ella tenia de su vida pasada la experiencia de la
prostitucion; ante la actitud sin prisas de su marido, ella comprendio. Las
explicaciones fueron simples e incluso candidas. Le relato la similitud de
los trazos y la belleza comun que las ligaba; se justificd por la duracion
del viaje y la dureza de la vida; queria escusarse aun, pero Rengenshiki
comprendia; Rengenshiki perdonaba y aceptaba.

«Que se venga a vivir bajo nuestro techon, concluyo ella. La belleza de la
joven concubina sorprendi6 incluso a Rengenshiki cuando la vio por pri-
mera vez.



«Se pasaba el dia detras de ella, observandola peinarse delante del espe-
jo. Mirando el rostro reflejado de la joven y el suyo, muy cerca, ligera-
mente detras, quedo asombrada por el parecido que reflejaba el espejo.
Rengenshiki quiso saber antes de nada, y le hizo preqguntas sobre su origen.
Ella le habl6 sobre su pueblo natal, de la infancia en la casa de su padre,
pero dijo no haber conocido a su madre porque se fue del hogar después
de su nacimiento. Con una profunda tristeza Rengenshiki comprendio
que tenia delante de si a su propia hija, nacida de su primer marido. Este
habia sido seducido por su madre, el sequndo lo habia sido por su hija.
Rengenshiki se afligio profundamente por su mal karma. Y por segunda
vez abandond la casa conyugal. Termind por establecerse en una lejana
metropoli al este, y de nuevo para ganarse la vida volvio a su primer oficio:
el comercio de su cuerpo.

De nuevo su gran belleza la aporté renombre y atrajo la codicia. En este
tiempo, a la ciudad, venia desde las afueras un joven fuerte, distinguido por
sus formas refinadas. Predicaba reqularmente, prodigando la ensefianza
que le trasmitia su maestro, el Buda Shakyamuni. Se llamaba Mokuren.

«Mokuren se convirtio rapidamente en objeto de los celos de los brah-
manes que perdian un gran numero de oyentes, la mayoria mujeres, que
iban a engrosar las filas, ya numerosas, de los nuevos fieles convertidos
a sus palabras. Estos brahmanes abandonados por la gente, pronto cons-
piraron contra el intruso que se Ilevaba a sus fieles y por ende su poder.
Ciertamente, no podian matarlo, eso no haria mas que levantar sospe-
chas y suspicacias en su contra. Lo mejor seria, pues, desprestigiarlo Y
Rengenshiki era la mas indicada para ello. Una vez seducido, Mokuren
perderia la estima de sus fieles.

De esta forma pensaban los brahmanes que se dirigieron por el campo
a casa de Rengenshiki. Cuando esta tuvo conocimiento del asunto, dijo:
«iNada mas sencillo. Todos los hombres son iguales. Todos terminan por
sucumbir! jVuestro Mokuren no sera una excepcion. Dudo mucho que su
virtud sea infalible!». «<Este Mokuren es, sin embargo, un hombre al que
hay que tender una trampan, penso Rengenshiki. «Después de lo que dicen
los brahmanes de su disciplinada vida, un ataque demasiado directo, seria
sistematicamente repelido. Debo encontrar una argucian.

77



78

Al dia siguiente a la caida del dia, Rengenshiki se tumbo en el camino
que habitualmente tomaba Mokuren para volver al templo. Tumbada asi,
quejumbrosa, fingio estar sufriendo, pensando que Mokuren no podia mos-
trarse insensible. «jEntonces me sera muy facil seducirle!», pensaba ella.
Oyo pasos acercarse, vio a Mokuren y creyo llegado el momento de aumen-
tar sus lamentos. Mokuren se acercaba... Pero Mokuren paso sin prestar
la mas minima atencion a la mujer que gemia. La intuicion de Mokuren
sobrepasaba el poder de los sortilegios. «iMokuren, Mokuren! ayudame,
estoy enferman. Diciendo esto Rengenshiki se levanto bruscamente y corrio
al encuentro de Mokuren. Este acto borrd toda duda, en el pensamiento
de Mokuren, sobre las intenciones de Rengenshiki. Pisandole los talones,
gesticulando y renegando, suplicando, susurrando palabras sin efecto.

Cuando al fin se calmo, desarmada, habia recorrido todo el camino, y el dojo
de Buda aparecia ante su vista. Buda esperaba. «Debe usted volverse una
verdadera monjan, le dijo. Poso su mano sobre la cabeza de Rengenshiki, de
la que se cayeron los cabellos enseguida. Sus vestidos vulgares se trasfor-
maron en kesa, su actitud se dignifico. Todo su mal karma se borro de un
golpe. A partir de ese momento Rengenshiki ya no fue mas Rengenshiki:
era una gran monja que, durante su vida, se consagro al Buda. Tenia enton-
ces unos cuarenta anos. Siguio por todas partes al Buda Shakyamuni, le
prodigo su ayuda, le asistio en todo. Sin embargo murié prematuramente,
asesinada por un tal Daiva. Este acto sefalo la conclusion ultima de su
karma. Fue, en la historia del budismo, la primera monja. Buda hablaba de
ella siempre en términos muy elogiosos, y la estimaba incluso mas que a
Mokuren. La habia comprendido profundamente. Sabia que renaceria aun
para construir la gran Via del mahayana.

«Esta gran monja ha ayudado y todavia ayudara a toda la humanidad, mas
de lo que pudiesen hacer diez grandes bodhisattvasn.

Es asi como Nagarajuna ha referido la historia sobre los méritos del kesa.

«Después de haber sido una prostituta, Rengenshiki lleg6 a ser la
mas grande monja. ;Por qué? Solo porque antiguamente habia
vestido un kesa para bailar sobre el escenario de un teatro.
Por ese mérito, en un mundo siguiente, recibié la ordenacion



del Buda Shakyamuni y se convirtio en su mas grande monja.
Obtuvo tres poderes magicos (san myo, poderes de intuicion,
de penetracion, de gran intuicion).

1. Tengetsu: poder comprender el sufrimiento y la alegria de
cada unon.

Percibir que ahora esta persona sufre o bien que esta enamorada de un
chico. jViene a hacer zazen porque lo quiere y no por la Vial Puedo com-
prender facilmente este género de comportamiento.

«2. Shukumyotsu: comprender el destino de cada uno, el pasa-
do y el porvenir de las gentes.

3. Rojintsu: el libre poder de cortar todos los bonno y los sufri-
mientos de las gentesy.

Continuando zazen, podéis obtener estos tres poderes. Asi son los tres myo,
los tres poderes de penetracion.

«Hay otros tres poderes magicos (jinduriki, poderes idénticos a
los de Dios o Buda):

1. Jinkyotsu: el espiritu sin apegos, completamente libre.

2. Tennitsu: poder comprender los sufrimientos o las alegrias
de cada uno a partir de su voz.

3. Tashintsu: comprender el espiritu de las gentes, lo que pien-
san, exactamenten.

Todos estos poderes son los seis jindu (jin: Dios, du: penetrar), los seis
poderes de gran intuicion.

La monja Rengenshiki obtuvo todos estos poderes. Pero si hubiese conti-
nuado siendo una obsesa sexual, no habria podido tenerlos ni alcanzar el
satori. Después de la muerte, no habria hecho mas que caer en el infierno
y renacer sin cesar en un mundo futuro y repetir, repetir esta trasmigra-
cion. Pero ella toco el kesa jugando, no hizo mas que tocarlo. Por su mal
karma volvio a caer en el infierno, pero recibio la ordenacion en un mundo
siguiente y llegd a ser la primera monja del Buda Shakyamuni.

Dogen escribe:

79



80

«Si vestis el verdadero funzo, el verdadero kesa, sobre vuestro
cuerpo durante toda vuestra vida y lo respetais, si recitais:

Dai sai gegapuku

Muso fukuden e

Hibu nyorai kyo

Kodo sho shujo
Este mérito se vuelve muy grande. Y si hacéis zazen vistiendo el
kesa, después de haber recibido la ordenacion de un verdadero
maestro, exactamente podéis recibir el mas grande mérito.
Llegareis a ser los hijos del Buda Shakyamunin.

«De la misma forma las personas que han nacido en este mundo,
si han recibido la ordenacion de monje, practicado zazen, reci-
bido el kesa, son verdaderamente estupidas si no reconocen su
suerte y pierden su vida vanamente. Es un gran sufrimienton.

En la época moderna, ahora, podéis hacer zazen todos los dias, recibir la
ordenacion de un verdadero maestro y vestir el verdadero kesa.

¢Por qué no podéis hacer zazen? ;Por qué no podéis recibir la ordenacion
y haceros monje o monja? ;Por qué dejais pasar el tiempo en vano? Tales
personas son completamente idiotas. E, incluso si en el presente tienen
suerte, en el futuro sufriran.

Después Dogen escribe:

«El verdadero maestro que trasmite el verdadero kesa es el
sucesor auténtico habiendo recibido directamente el kesa tras-
mitido. No se le puede comparar a otros maestros, o a otras
sectas religiosas. Incluso si comete un error, si tiene el verda-
dero kesa, es completamente un maestro auténtico. Finalmente
el kesa decide la autenticidad del maestron.

Por supuesto, si habéis recibido el kesa de otro maestro, incluso erroneo,
exactamente un mérito muy profundo aparece. Pero no puede ser compa-
rado al trasmitido por un verdadero maestro de la trasmision. El kesa de
la trasmision, desde el Buda Shakyamuni y todos los patriarcas, aporta un
mérito universal e inmenso.



Meétodo para confeccionar el kesa

La manera de fabricarlo, su calidad, su color, su dimension.

La calidad: preferentemente escoged trapos. Si, en la €poca actual, es dificil
conseguirlos, utilizad un tejido flexible, de fibras muy finas. De algoddn
siempre que sea posible, seda o bien lino. Estas son las mejores materias.
Pero en ciertos paises donde no hay ni algodon, ni seda, ni lino, Buda
autoriza la lana. Yo utilizo en mi habitacion un kesa de lana que una dama
muy amable me ha cosido.

El color: el kesa debe ser de color oscuro.

Kesa, kesaya en sanscrito, significa color oscuro, mezclado, roto. No es un
color puro. Se puede utilizar negro, gris, verde oscuro, pardo, azul oscuro....
El Buda vestia siempre un kesa del color de su piel. Yo los Ilevo parecidos.

Los colores que mis discipulos usan son tradicionales. Los europeos tienen
el color mas claro que los japoneses o los chinos, pero no es posible utili-
zar el rosa. No puedo dar el nombre del color que debe tener el kesa para
ustedes los franceses. El que fue trasmitido por Bodhidharma, en algodon,
era verdinegro.

«A través de Mahakashyapa hubo veintiocho generaciones,
desde el Buda Shakyamuni hasta Bodhidharma y Eno, el sexto
patriarca por quien esta trasmision se continuo. Después, de
patriarca en patriarca la calidad, el color se han trasmitido.
Otra escuela religiosa no puede tener esta sucesionn.

Después Dogen explica:

«Existen tres clases diferentes de kesa:

1. Funzo e: kesa fabricado con trapos, con tejidos usados.
2. Seihei e: kesa hecho a partir de plumon de pajaro.
3. Nohei e: kesa hecho de harapos reparadosy.

81



Mondo entre el Buda Shakyamuni y Upali: las diversas clases de kesa.

«Un discipulo de Buda, Upali, que respetaba profundamente los
kai en tanto reglas de la sangha, le pregunta:

-Gran Maestro, iqué es el kesa? jcuantas bandas debe tener?

-El gran kesa debe tener nueve bandas, kujo e. Pero también
once, trece, quince, diecisiete, veintiuna, veintitrés, veinticinco
bandas,...»

Tengo dos grandes kesa de veinticinco bandas: el que Kodo Sawaki dio al
padre de Narita Roshi y el de Seikyu-ji. He recibido muy grandes méritos
de estos kesa.

«En el kesa de nueve, once y trece bandas, cada banda esta
constituida de una pieza corta y dos largas. En el kesa de
quince, diecisiete, diecinueve bandas, hay tres largas y una
corta. En los kesa de veintiuna, veintitrés, veinticinco bandas,
los mas elevados, sobre cada banda: cuatro piezas largas y una
corta. Si se fabrican de manera diferente son erroneos, no son
verdaderos kesan.

Este mondo entre Upali y el Buda Shakyamuni refleja una profunda filo-
sofia.

«Upali continua:
-Gran Maestro, enséfiame las diversas clases de gran kesa.

-Existen tres clases de kesa: el kesa de gran clase, el gran kesa;
el de mediana clase, el kesa mediano y el de pequefia clase, el
kesa pequeno.

El de gran clase, sogyari, tiene un alto de tres antebrazos. (El
antebrazo se contaba con el pufio cerrado o la mano abierta
segun el caso)».

Es posible hacer el kesa mas o menos largo segun la talla o la edad. El kesa
de gran clase se viste en las ceremonias.

«El kesa de pequena clase mide dos antebrazos y medio de alto
y cuatro y medio de largon.

Se le viste durante los samu, para la mendicidad, para viajar o pasear.



«El kesa de clase media esta justo entre estas dos medidasy.
«Upali pregunta aun al Buda:

-Querido Maestro, el kesa de clase media, ;de cuantas bandas
se debe componer?

- Uttaraso, el kesa de clase media, debe tener siete bandas.

Cada banda contiene varias piezas, dankaku, que son de dos clases: larga
o corta. Para uttaraso, el gran kesa de siete bandas, o los de nueve bandas.

«Cada banda esta constituida de nicho itan, dos piezas largas
Yy una cortan.

Upali sigue:

«Oh mi Maestro Buda, ¢cuantas clases de kesa de siete bandas
existen?

- Tres clases: el grande, el mediano y el pequefo. El grande
tiene una altura de tres antebrazos y una longitud de cinco.
Para el pequefo se cuenta una medida mas pequena del ante-
brazo. El mediano se situa entre los dos.

- Gran Maestro, hablame de las medidas de gojo e, el kesa de
cinco bandas, o rakusu.

- Cada banda de gojo e tiene una pieza larga y una corta. Y
este kesa es igual para las tres clases. La altura mide tres ante-
brazos, la longitud cinco. Hay aun dos clases de kesa de cinco
bandas que tienen por medidas respectivamente: altura, dos
antebrazos; longitud, cuatro antebrazos.

Sogyari es un kesa de gran clase con un forro en el interior. Se
viste para dirigirse a palacio, o para dar grandes conferencias
y para hacer zazenn.

Un gran kesa tiene generalmente mas de nueve bandas. Puede tener
sesenta bandas, no esta limitado a veinticinco.

«Uttaraso: el kesa de siete bandas, de clase media, se viste en
los templos, para las ceremonias cotidianas. El kesa de cinco
bandas, samu e, se lleva durante el samun.

Aqui la mayoria llevais solamente el rakusu durante zazen.



84

De los tiempos prehistoricos a los tiempos modernos

Dogen habla de la historia de la humanidad:

«La vida humana aparecio hace ochenta millones de anos. Al
comienzo de la formacion del globo, la vida humana duraba
mucho tiempo. No se vivia solamente cien afios, si no mil o
dos mil afos. No existia diferencia de sexon.

Después poco a poco se trasformo. Adan y Eva aparecieron. Se miraron y
constataron una diferencia entre ellos. Se compararon y como los nifios
se divirtieron. Continuaron y encontraron mucho placer. Después nacio un
bebé. Y cuanto mas procreaban, menos era necesario vivir tanto. Se vivia y
se moria cada vez mas rapidamente, empujado por la generacion siguiente.
De esta forma la vida se volvio mas corta.

«...0 bien el hombre de los tiempos prehistdricos y el de los
tiempos modernos eran iguales. En esto no puedo decidir...

Pero existe una diferencia entre Buda y un hombre de nuestra
época, pues se puede medir la altura de un hombre, pero el
cuerpo de Buda es infinito. De la misma forma el kesa de Buda
de antes de este mundo no era ni demasiado corto, ni dema-
siado largo. Y en el porvenir, en diez millones de afos, incluso
si el Buda Maitreya viste el kesa de Shakyamuni, no sera ni
demasiado corto, ni demasiado largo. El cuerpo de Buda, esta
mas alla de la grandeza y de la pequeriez».

Debemos comprender esta filosofia.

He aqui una metafora: Bontenno, el rey de los cielos no podia ver la cabeza
de Buda, pues es infinito.



Mokuren, discipulo del Buda Shakyamuni, poseia grandes poderes magicos.
Podia ir muy lejos, como un avion. Un dia corrié detras de la voz de Buda
y ésta Ilevaba al infinito. Llego a un mundo de iluminacion. «Hasta aqui
puedo oir esa voz», dijo. Es muy divertido.

En el Sutra del Loto, encontramos muchas historias extrafas como esta:
«La luz salia de la frente de Buda, de esta manera podia ver el cosmos
entero. Después de diez millones de afos, en el futuro, si el hombre olvi-
da su pasado, su cuerpo se volvera pequeio como una bacteria y morira
rapidamente. Si no lo olvida y practica zazen, subsistiran.

85






©
H
L
o]
e
=
T




88

Meétodo para coser el kesa

La manera de coser el kesa esta descrita en el Shobogenzo.

«Hay cuatro métodos para hacer un kesa:

1. Katsu e, es el ensamblaje de las piezas cortadas para formar
las bandas.

2. Chyo e, ensamblaje de las bandas y del cuadro sobre un gran
trozo de tejido que forma la base del kesa.

3. Shoyo e, que consiste en plegar y coser sobre los pliegues.

4. Man e, es una pieza de tejido sin recortes, sin bandan.

Un kesa formado de una sola pieza de tejido sobre la cual esta cosido
solamente un marco con tres lineas de puntos. Para aquellos que no quie-
ren coser es posible comprar una gran pieza de tejido y hacerlo asi. Un
bodhisattva o discipulo puede Ilevarlo pero no para las ceremonias.

Pero incluso para coser man e es necesario usar kaeshi bari (kae: volver;
bari: aguja): plantar la guja, sacarla y volver atras. Si no se emplea este
meétodo, no es un verdadero kesa.

Coser a maquina no es auténtico. Pero para aquellos que no tienen kesa,
es posible coger un mantel o una cortina y coserlos a maquina. Esto se
convierte en un kesa instantaneamente. Yo podria ponerle un gran sello,
lo perfumaria con incienso de cara a Buda y, de esta forma, se convertiria
en un verdadero kesa.

El color del kesa es importante. No hay que servirse del rojo. Digo siempre
que el kesa mas elevado, el funzo e, es aquel hecho de trapos, de harapos,
los mas sucios se vuelven los mas puros. El mas loco, el mas sucio, se vuelve
el mas puro a través de zazen.

Para hacer un kesa es también posible utilizar un tejido que un amigo que
tiene fe en el zazen os ofrece.



iUn tejido comprado con un dinero ganado honestamente y no robado!
Algunos, jincluso roban el rakusu de otros!

Es posible, con la maquina, coser el kesa man e, en diez minutos. Pero hacer
un verdadero funzo e, demanda mucho trabajo. El bello kesa que me han
cosido mis discipulos, necesita, aproximadamente de tres a seis meses.
Pero si coséis un kesa, hacedlo lo mas rapidamente posible. Concentraros
en ello. El kesa no es un vestido ordinario. Hay que concentrarse comple-
tamente y creer en el kesa, punto tras punto. El estado de espiritu es el
mismo que durante zazen, hishiryo. Y cosiendo el kesa, inconscientemen-
te, naturalmente, automaticamente, vuestro espiritu esta concentrado. E,
incluso si no sois ni monje ni monja, podéis vestir el kesa. El kesa es el
secreto del Zen mahayana.

En la historia del budismo existen muchos monstruos que han vestido el
kesa. Tengu, el monstruo de la nariz gorda, llevo el kesa. Lo hemos visto
cuando visitamos Kyoto. El kesa es un simbolo importante en el mundo
material de los deseos. Todo el mundo puede vestirlo. Antiguamente, en
China, cada emperador, cada principe, todos vestian el kesa. En Japon, los
samurais lo llevaron durante la guerra. Por consiguiente llego a ser incluso
una armadura. Y después los generales utilizaron el rakusu, pues el gran
kesa no era muy practico. En los tiempos antiguos, en Japon, el principe
Shotoku (las virtudes santas) fue el primero en introducir el budismo de
China. Vestia un kesa de veinticinco bandas y daba conferencias a propo-
sito del Sutra del Lotoy de los shomon. De los cielos cayo entonces la flor
tesoro, y el budismo mahayana se extendio en Japon.

En la época actual, la mayoria de los monjes budistas tienen kesa erro-
neos en lo que concierne a la calidad, el color, o el numero de piezas. Pero
sea como sea, el kesa se ha convertido en el simbolo del budismo y todos
aquellos que recibieron la ordenacion, samurais y emperadores lo llevaron.
En nuestros dias, aun, es el simbolo del monje, ya sea en Tailandia, India,
Ceilan, Vietnam.,..., el simbolo del budismo mahayana e hinayana.

La esencia del kesa reside en |la manera de coserlo, en kaeshi bari, |a costura
del punto atras y en el color del tejido.

Kaeshi barino es solamente una simple costura, dankau; el kesa, por zazen,
se convierte en el vestido del Zen, la ropa de zazen.

89



90

El kesa, verdadero simbolo del discipulo de Buda

«Después que el principe Shotoku introdujera el budismo en
Japon y venerara el kesa, el emperador Shomu también vistio
el kesa y recibio la ordenacion de bodhisattvan.

«Incluso los emperadores, principes y servidores vistieron el
kesa y recibieron la ordenacion. Para el ser humano, vestir el
kesa, recibir la ordenacion y practicar zazen es la mayor de las
felicidades de la condicion humanan.

«Cuando el laico viste el kesa, tampo, esta cosido, no obstante,
siguiendo el método kaeshi bari. Incluso los laicos que visitan
un dojo deben Ilevar los tres kesa, un cepillo de dientes y agua
para lavarse la boca, boles y un zagun.

En la época de Dogen era necesario preparar todas estas cosas y hacer zazen
con los monjes. Asi es la verdadera regla de la trasmision en un dojo.

«Siguiendo la ensefanza trasmitida por cada patriarca, el kesa
siempre debe ser cosido siguiendo kaeshi bari, incluso para un
laico, un emperador, un ministro o un samurain.

Todo el mundo puede vestir el kesa. El sexto patriarca Eno no habia recibido
la ordenacion cuando era el cocinero del templo de Konin. Sin embargo
Konin le trasmitio el verdadero kesa.

«El kesa es de esta forma el verdadero simbolo de Buda.
Entonces, si recibis este kesa, cada dia debéis venerarlo y hacer
gassho. Antes de vestirlo debéis colocarlo encima de vuestra
cabeza, hacer gassho y recitar:

Dai sai gedapuku

Muso fukuden e



Hibu Nyorai Kyo
Kodo sho shujo»

Estos cuatro versos veneran el kesa: jOh! gran habito del satori, vestido
infinito de los campos de felicidad.

Vestir el kesa significa llevar la ensefianza de Buda uno mismo, y en con-
secuencia intentar ayudar a todos los seres sensibles. Después de haber
cantado este sutra hay que hacer gassho y llevarlo tres veces a la frente
y después vestirlo. Asi es el método tradicional.

«Vistiéndolo debemos pensar que se vuelve el templo de Buda,
un verdadero maestro. Buda dice: si os afeitais el craneo, vestis
el kesa y practicais zazen, todos los Budas os protegerann.

Pero a veces, no obstante, se pueden cometer errores, al no ser bueno el
karma precedente. Cuando no se tiene sabiduria, es dificil. El demonio
aparece.

Hay que tener mucho cuidado con el demonio. Cuando un demonio aparece
hay que intervenir con sabiduria. Debéis rechazarlo antes que entre. Pero
si estais rapados, vestis el kesa y hacéis zazen, finalmente toda vuestra
familia se volvera feliz, los habitantes de los cielos y los angeles aparece-
ran, os ayudaran, os respetaran y os ofreceran grandes méritos.

91



92

Los diez méritos del kesa

Voy ahora a abordar los textos originales que se ocupan de hablar propia-
mente de los méritos del kesa.

Estos textos estan constituidos por lo esencial de los sutras escritos por
los discipulos del Buda Shakyamuni, donde éste explica al monje Chiko
los méritos del kesa. Consideraba diez que calificaba de inferiores y que
estaban dirigidos a las personas de baja dimension; y otros diez que esti-
maba al mas alto nivel en los que revelaba la profundidad a sus discipulos
mas avanzados.

«El Buda Shakyamuni dirigiéndose al monje Chiko le hablo asi:
El kesa encierra diez espléndidas virtudes de las que resultan
diez maravillosos méritos, he aqui:

El kesa recubre completamente el cuerpo y por el sentimiento
de pudor que inspira, provee a los temerarios de templanza y
perdona la duda de los timidos. Engendra el espiritu de confe-
sion, y vuelve facil la practica de las buenas acciones y de la
Via de Budan.

Este es un sentido perdido en nuestro dias, el sentido del pudor. Esto no
tiene nada que ver con el nudismo; esto también puede ser muy pudico.
Pero la actitud del hombre, su manera de llevar la ropa, la forma del vestido
revelan pudor o impudor e inspiran respeto o no. Esta nocion siempre se ha
tenido como muy importante en el budismo, donde los monjes tienen que
vestir el gran kesa, el cual debe recubrir todo el bajo vientre y descender
hasta las rodillas. En la secta Nembutsu, incluso el rakusu es muy largo.
Pero este no es muy bello.

«El kesa permite defenderse del frio y del calor, de los insectos
y de los animales, de las picaduras venenosas de serpiente.



Ni las bestias feroces osan acercarse, y el diablo en persona
permanece tranquilo. De esta forma se puede hacer zazen apa-
ciblemente. Este es el sequndo mériton.

«El tercer mérito se expresa a través de la revelacion del monje
que lleva el kesa en tanto que monje auténtico. El kesa deter-
mina el verdadero caracter religioson.

En Europa también se encuentra este rasgo caracteristico propio de los
sabios y los religiosos. Las imagenes de Cristo, de Socrates y de todos los
sabios y santos los muestran siempre vestidos de grandes tunicas o largas
togas. El vestido largo o las tunicas han sido siempre simbolo de sabiduria,
de amor puro y de compasion, de paz. Vestidos de esta manera, los religio-
sos siempre inspiran respeto, reflexion y alegria a aquellos que se cruzan
en su camino y por lo tanto son aptos para cortar el espiritu del mal.

«El kesa es el simbolo de la religion, de la Via del Buda que
salva a todos los seres sensibles. Los cielos estan abiertos a
aquellos que respetan y tienen fe en el valor del kesa. Este es
el cuarto mériton.

«El quinto mérito se refiere a los crimenes de la humanidad. Si
comprendemos intimamente que el kesa materializa la esencia
de la Via de Buda, tenemos entonces en nuestro poder la capa-
cidad de borrar todos los crimenes de la multitud de los seres
sensibles, de engendrar en su seno la felicidad y de multiplicar
las buenas fortunasn.

«Por su color, el kesa tiene el poder de desapegarnos de las
codicias producidas por los cinco sentidos. El color neutro del
kesa constituye su sexto mérito: color ocre de la tierra o color
de la piel de Budan.

«En tanto que vestido puro certificado por el Buda, el kesa en
si es el cuerpo de Buda. Este es su séptimo mérito: vuelve feliz
y corta por mucho tiempo los bonnon.

«El porte del kesa nos inclina a respetar los diez preceptos.
Este es su octavo mérito. Inconscientemente, naturalmente,
automaticamente, los diez preceptos no seran transgredidos y
la armonia con la ley dharmica estara selladan.

93



94

«El kesa simboliza los arrozales. Este es su noveno mérito.
Expresa la abundancia, el alimento de la vida que provee al
hombre de lo necesario y cultiva la via del bodhisattvan.

«El kesa es una armadura. La flecha envenenada de los bonno
no puede alcanzar el cuerpo del hombre. Es el décimo mérito
del kesan.

«De esta forma mi querido Chiko, por estos diez méritos, cuan-
do todos los Budas, los engaku?, los shomon?, los sabios y todos
los santos de los tres mundos, y cuando todos los monjes vis-
ten este habito, cada uno de ellos puede tomar naturalmente
su sitio sobre el asiento-tesoro del satori. Y por este kesa,
verdadera espada de sabiduria, pueden ser vencidos todos los
demonios de los bonno, y penetrar en el reino de libertad del
perfecto nirvanan.

Después el Buda Shakyamuni continua su elogio con un largo poema sobre
las diez virtudes insuperables del kesa. Dedica este poema a Chiko expli-
cando que estas diez virtudes son de un valor, de otro modo, mas profundo
que los diez méritos antes citados.

Dogen en el Kesa Kudoku ha retomado estas ideas a las cuales ahade el
aspecto practico y concreto relativo a las diez formas de kesa o funzo
kesa. Explica ademas las razones que le han hecho interesarse, incluso
apasionarse por el kesa. Cuenta que, cuando sequia la educacion de los
jovenes monjes en el templo del maestro Nyojo, recibio una fuerte impre-
sion cuando oyo6 por primera vez cantar el sutra del kesa, el Dai sai geda
puku, después del zazen de la manana. Dogen habia buscado durante
mucho tiempo la verdadera Via, mucho tiempo habia esperado encontrar la
verdadera religion. En ese instante, se le revel6 la fuente de su busqueda.
Desde el momento que las voces comenzaron este canto, las lagrimas le
invadieron y no cesaron hasta el final del canto.

3 Aquellos que practican en solitario para su iluminacion personal.

4 Los que escuchan la ensefianza de Buda y alcanzan el satori



Los diez beneficios del kesa

El Buda Shakyamuni explica los diez méritos del kesa al monje Chiko bajo
la forma de un poema.

«Por favor, escucha mi ensefianza sobre el kesa del gran campo
feliz. El kesa tiene diez méritos espléndidos y diez beneficios.

La vestimenta ordinaria usada en la vida social hace crecer
nuestros bonno, pero el kesa del Buda es diferente de la ves-
timenta ordinaria. Altera las practicas vergonzosas de la vida
cotidianan.

«El kesa permite miraren el interior de nuestro espiritu, reflexio-
nar, y nos hace progresar. Asi es el espléndido campo feliz que
proporciona la dicha infinitan.

«Puede alejar de nosotros el frio y el calor, los venenos y los
demonios. Cuando lo vestimos, protege el espiritu y el cuerpo.
Incluso las enfermedades decrecen, y se recobra la salud. Los
bonno disminuyen. De esta forma el espiritu que busca la Via
se fortifica cada vez mas y alcanza gedatsu, el satorin.

Si se viste este kesa, se realiza verdaderamente el aspecto de
monje, el aspecto del bodhisattva, el aspecto de Buda, el aspec-
to santo, la figura santa. Una dignidad infinita se desprende.
Asi el espiritu se aleja de los apegos y de los deseos y, aunque
aun se tenga algun apego, lo vemos decrecer rapidamente y
se encuentra la condicion normalb.

«Por las virtudes del kesa se corta go ken, los cinco prejuicios,
las doctrinas erroneas, falaces, los cinco puntos de vista erro-
neos, contrarios a la ensefianza de Buda (dhristi, en sanscrito)».

Shinken: la creencia herética en una personalidad real. El ken del cuerpo
que no pueden comprender muga, €l no-ego, el no noumeno. Digo siempre



96

que en nuestro cuerpo, en nuestro espiritu no hay sustancia. ;Qué es el
ego? Existe pero no tiene noumeno. Sin embargo la mayoria de la gente
se apega a este ego. Estan siempre en contradiccion, siempre en dualidad.
Tu y yo ... Si no hay tu, el yo ya no es necesario. Durante zazen, se esta
solo, no hay nadie. «Estoy muy contento contigo», 0 a veces: «No quiero
abrazarte, no te quieron... Aunque existamos, no tenemos noumeno.

Ken, significa a veces apego. Shinken es un apego excesivo al cuerpo.
A veces si se toca un poco a una persona, ésta no esta contenta. Si no
amais, no quereis ser tocado. Pero si una bella joven os acaricia, si estais
contentos.

Henken: la herejia de tener puntos de vista extremos. Algunos no experi-
mentan solamente un apego al ego en esta vida, si no también después de
la muerte. Experimentan demasiados deseos. Esta vida es satisfactoria, por
tanto piensan incluso en después de la muerte y quieren vivir eternamente.
«Ciertamente iré al paraiso». Es un apego excesivo al ego. Algunos se sui-
cidan: Este mundo no es bueno, el otro es mejor, debo irme rapidamente.
Esto refleja mucho apego a la vida futura.

Algunos no estan apegados, pero temen la muerte, el después de la muer-
te. De esta forma la niegan totalmente. «<No hay paraiso, no hay infierno.
No hay mas que este mundo. No importa el después de la muerte». Esto
también refleja un excesivo apego. Ser demasiado negativo o demasiado
positivo: henken. Por eso no hay que negar ni apegarse demasiado. La Via
del medio. A los europeos les gusta mucho henken, a derecha, a izquierda.
En las elecciones hay que decidirse a favor de la derecha o la izquierda.
Y el dualismo aparece. Predomina en la civilizacion moderna. Finalmente,
en el mundo entero, la derecha y la izquierda se combaten. No hay que
apegarse a la derecha o a la izquierda. No se puede decidir por si mismo.

Shinken es el apego al cuerpo. Henken es el dualismo, el apego a los
aspectos contrarios.

Janken: los puntos de vista erroneos o heréticos. Henkeny janken son un
poco similares. Es negar la causalidad.

Kenjuken: el apego a la herejia. Es apegarse o creer en una doctrina erro-
nea, en una religion falaz. Karmapa dijo: «El budismo se terminara en
cuarenta y cinco anos». Es la locura. Es kenjuken.



El Buda, para revolucionar el hinduismo tradicional hizo aparecer el budis-
mo. Cred una nueva religion. Huyo de la religion tradicional, demasiado
kenjuken, compuesta de demasiado kai erroneos. Los kai deben variar
segun el lugar y el tiempo. El karma de cada uno difiere.

Los musulmanes no comen cerdo. No es siempre necesario dejar de comer
rapidamente carne o dejar de fumar... Pero la droga representa un gran
peligro en la civilizacion moderna. Buda comio cerdo y murio a los seten-
ta afos. También los brahmanes lo criticaban. Su actitud era demasiado
progresista. No hay que apegarse demasiado a no comer esto o aquello o
a dormir de tal o cual manera. Es kenjuken.

Kaigonjuken: el apego a practicas o a observancias heréticas. Acabo de
hablar de ello. Por ejemplo, en ciertas religiones, las mujeres no deben
mostrar su rostro y se cubren la cara. Kaigonjuken concierne a los kai, los
principios erroneos. Nada de cerdo, nada de buey, nada de unagi (anquila),
la macrobiotica, el vegetarianismo. Para los enfermos es aceptable.

En la India, en ciertas religiones tradicionales se dice: «tener cabellos sig-
nifica que se tienen demasiados bonno». jPor eso se depilan los cabellos
uno a uno para eliminar cada bonno! Esto también es kaigonjuken.

«Vestir el kesa o el kolomo es una decoracion, por eso hay que ir desnudon,
dicen algunos religiosos. Estuve una vez en una isla de naturistas. Todo el
mundo iba desnudo. Sélo yo llevaba unos calzoncillos. Me senti avergon-
zado. Vivir asi les proporciona una sensacion de vuelta a las condiciones de
la vida natural, como en la civilizacion prehistorica. También es demasiado
apego. En la civilizacion moderna, a menudo no se mira mas que un solo
lado de las cosas. No vale la pena apegarse demasiado, ni creer demasiado
en algo o ser un fanatico.

Los goken (los cinco prejuicios, las doctrinas erroneas) son muy impor-
tantes. Creer en zazen es mejor. Es la Via del medio, la doctrina de Buda.

Si el kesa no es respetado ni venerado, pierde todo su poder y no tiene mas
valor que un hatillo de ropa. Pero cuando es respetado y cuidadosamente
protegido, se puede recibir del rey de los cielos, Bontenno, el protector
del budismo, sus dones de virtud y felicidad. Cuando los discipulos de
Buda visten el kesa, deben rogar para que este kesa y el cuerpo de Buda
estén en perfecta unidad. Rogar de esta manera, en un estado de espiritu

97



98

profundo y total, aportara la felicidad mas grande y la verdadera fortuna
se realizara y disipara todo pecado; los suyos propios y los de los demas;
rogando de esta manera, el satori podra producirse para si mismo y para
todos los seres que pueblan el cielo y la tierra.

Por ello, para un monje, lo mas importante es observar la postura exacta
y respetar a Buda. Este precepto constituye el sexto mérito.

Esta postura exacta no concierne solamente al zazen; debe ser justa para
cada uno de los comportamientos de nuestra vida; que se ande o se hable,
que se coma o se trabaje, la actitud debe ser bella y expresar dignidad,
pues el comportamiento influeye el espiritu. Y el kesa favorece la buena
actitud del cuerpo y del espiritu, que permanecen alejados de las ilusiones
y los bonno.

El séptimo mérito insiste sobre la necesidad de tener un comportamiento
exacto.

El octavo mérito del kesa corresponde a su poder victorioso.

El kesa es el estandarte de la victoria: victoria sobre nuestra propia vida;
conquista y maestria sobre el universo entero.

El octavo dice:

«Todos los Budas han admirado los méritos del kesa, pues este
espiritu es el verdadero campo que nutre la felicidad. Es el
habito pacifico por excelencia, que procura la serenidad mas
profunda a cada uno de los seres del universon.

«El noveno mérito del kesa es profundamente misterioso, tiene
la virtud de hacer crecer la semilla del satori, gracias a la prac-
tica justa que suscitan.

Los méritos que engendran instauran y favorecen la practica de la Via de
Buda.

Por eso el kesa ha sido comparado a menudo, simbolicamente, con un
campo de arroz. Sus méritos son los jovenes brotes frescos que se desa-
rrollan.

Campo: ta o den en japonés; fukuden, el campo de la felicidad.



En Japon, la siembra del arroz se hace en abril-mayo; los campos estan
entonces muy verdes, de un bello verde primavera salpicado de manchas
azules, reflejo del cielo en las superficies encharcadas. La cosecha se hace
en septiembre-octubre; los campos de un amarillo intenso al principio,
pasan progresivamente al color mate del ocre.

«El décimo mérito; la fuerza del poder del satori es parecida
a la dureza del diamante, invulnerable a los ataques de las
flechas de los bonnon.

De esta manera terminaba el poema de Buda sobre los méritos del kesa.
Como conclusion anade:

«Admiro y venero estos diez maravillosos méritos del kesa. Su
verdad es demasiado profunda para poder agotar el tema; la
eternidad no bastaria. El dragon, él mismo, si se viste aunque
nada mas sea que con una pequefa pieza del kesa, permanece
invisible a los ataques de los garuda®. Y cuando este ultimo
aparece, el hombre vestido con el kesa podra atravesar el gran
océano sin peligro. La tormenta, el estruendo del trueno, la
cdlera de los cielos; nada podra asustar al hombre que lleva el
kesa. Aun sin ser monje, el simple laico que estime altamente
este habito, hara huir a los diablos y los demonios, incluso mas
que el que recibid la ordenacion de monje. Vestido con el kesa,
se puede hacer temblar la tierra y estremecer la morada de los
demonios. Y aquel que va de esta manera, vestido con el kesa
y satisfecho de su ordenacion, tiene la certificacion auténtica
que lo hace uno con el cuerpo de roboshin, el verdadero cuerpo
del dharma y de Budan.

Aqui se termina el poema de Buda. Sequidamente vienen los comentarios
de Dogen. Todo el texto esta escrito en kanbun, lo que hace la traduccion
muy dificil. Pero he intentado acercarme lo mas posible. Después Dogen
hace comentarios sobre el funzo e o «kesa harapos». Al final termina expre-
sando toda la admiracion que siente por el Dai sai geda puku, el sutra del
kesa.

5 Garuda (llamado también konji-cho en japonés) es un pajaro que se cuenta entre
las ocho clases de seres protectores del budismo. Se dice que se alimenta de dragones.
Se dice también que, cuando aparece por los aires, el oc€éano se oscurece.

99



100

Kesa harapos

Voy a terminar mis comentarios sobre el kesa hablando del funzo e o «kesa
harapos», al que el Maestro Jiun ha elogiado largamente. En general, éstos,
son todos los kesas hechos a partir de tejidos desechados, encontrados y
recogidos entre los detritus. Algunos antiguos sutras definen una decena
de clases de tela reutilizables.

«1. Las telas mordidas por las vacas.
2. Las piezas de tejido roidas por las ratas.
3. Piezas de tejido quemadas.

4. Las telas que han servido en las mestruaciones de las muje-
res.

5. Las telas que han servido en los partos.
6. Las telas abandonadas en los santuarios y templos.
7. Las telas dejadas sobre las tumbas.

8. Las telas utilizadas durante la plegaria para arrodillarse o
sentarse, o aquellas depositadas sobre los monumentos reli-
gi0s0s.

9. Las telas tiradas por los ricos porque han sido consideradas
pasadas de moda.

10. Los sudarios y las sabanas que han servido para recubrir
los ataudesn.

Después se ensefia como hay que servirse de estas telas desechadas y
sucias.

«Una vez recogidas, lavadas, limpias, el funzo e confeccionado
con estas telas se convierte entonces en el mas puro de todos
los kesa. Todos los Budas de los tres mundos estiman altamente



este kesa y lo han vestido siempre. No solo los Budas de los tres
mundos, si no todos los seres celestiales y todos los dragones
lo han trasmitido, venerado y cuidadosamente protegido. En la
medida de lo posible, cosed tales kesa; practicareis entonces la
mas grande virtud de pureza. Pero en nuestros dias en Japon, ya
no se puede encontrar este género de trapos sucios y usados.

Dogen, en su €poca, jya se quejabal... Y ahora en Francia, jes mas dificil
todavia! Entonces en su defecto, si quereis confeccionar este funzo kesa,
utilizad con preferencia telas que os han sido regaladas, si no, usad un
tejido que habeis comprado con dinero puro y cosedlo segun las reglas,
estrictamente. Lo cosereis en kaeshi bari, o punto atras, con la mayor
atencion.

«De esta forma el funzo kesa es el verdadero kesa. No esta
definido entonces por la calidad de la tela -se trate de seda,
algodon, de hilo de oro o de plata, que tenga bordados o incrus-
taciones, poco importa-, se define por la concentracion que se
le ha aportado y por la vida pura que lo ha animado y le ha
dado forma durante su confeccion.

En ese momento, ya no se trata mas de un ensamblaje de harapos, ni de un
bello vestido, ni de un objeto lujoso, si no del verdadero cuerpo de Buda,
de su auténtica ensefianza y de su trasmision de la esencia de la Via en
los tiempos pasado, presente y futuro.

«En cuanto a los méritos, si quereis tener alguna instruccion, no
preqgunteis desde luego a los hombres, ni siquiera a los monjes
que no conocen toda la profundidad; dirigios a un verdadero
maestro o al verdadero patriarca, que ¢l mismo ha recibido de
su maestro la trasmision del verdadero dharmay del puro Zenn.

101



El sutra del kesa

El Maestro Dogen termina con una descripcion de sus impresiones, cuan-
do residio en China, en el templo del Maestro Nyojo. Ya he hablado de la
emocion que sintio cuando oyo cantar por primera vez el sutra del kesa,
el Dai sai geda puku. Y anade:

«Habia leido antiguamente el sutra Agama sobre los preceptos
que los monjes deben observar respecto al kesa. Pero nunca fui
tan impresionado como cuando, a mi alrededor, oi cantar este
sutra. Esto me trastorn6 tanto como cuando oi la volea de gol-
pes de kyosaku que mi maestro asesto a un discipulo cercano
a mi; ese dia yo habia hecho nueve pai en la habitacion de mi
maestro en shin jin datsu raku, datsu raku shin jin®».

102

«Habia estado en numerosos templos en China, pero nunca
habia oido este sutra cantado y ensefado de esa manera. Es
verdaderamente lamentable que mis idas y venidas me hayan
hecho perder tanto tiempo. Pero al tener esta suerte maravi-
llosa, de oir recitar este poema, me Ilené de gratitud para el
Buda y este buen karma del cual yo estaba investidon.

«El solo hecho de oir cantar este sutra merecia el largo viaje
que habia hecho; si no, nunca habria tenido la dicha de verlo
y comprenderlo. Tuve la suerte de estar sentado cerca de ese
monje que expresaba con una voz serena, desde lo mas hondo
de su pecho, este canto sublime, en una actitud de calma pro-
funda, las manos respetuosamente en gassho y el kesa, plega-
do cuidadosamente, sobre la cabeza. Todo esto me emociono
profundamente; alegria y tristeza, las dos invadieron a mi ser

6 Abandonar el cuerpo y el espiritu , cuerpo y espiritu abandonados



y del fondo de mi corazon brotaron lagrimas que mojaron mi
rostro y cayeron sobre mi kesa. Comprendi en ese momento e
hice el voto, con una determinacion total, de que, a mi vuelta al
Japon, debia ser el digno sucesor del verdadero budismo. Tuve
la fe inquebrantable de poder trasmitir la ensefanza justa y de
tener la verdadera compasion para todos mis conciudadanos;
hice el voto de trasmitir el verdadero kesa que fue trasmitido
de Buda en patriarca y de patriarca en patriarca, sequn la linea
ininterrumpida y ensefar sus méritos incomparables. Tuve la
esperanza profunda de extender la verdadera ensefianza en
Japon; con el kesa posado sobre el craneo rapado y cantando
el Dai sai geda puku, de esta manera queria trasmitir el verda-
dero dharman.

«El Maestro Nyojo me remiti6 mas tarde un verdadero kesa,
un kesa que me colmo para toda la vida; era el kesa de Fuyo
Dokain.

«i0Oh! Todos ustedes que son mis discipulos, os lo ruego, cada
vez que os pongais el kesa, no olvidéis nunca colocarlo pri-
mero sobre vuestra cabeza, o de tocaros con él la frente tres
veces; ésto en seral de profundo respeto y cantad este sutra
maravilloso.

Todos los sutras, todas las palabras del budismo, toda la ense-
fanza, el universo entero y la naturaleza en su diversidad,
las montanas, el océano, los arboles y las flores e incluso las
piedras expresan los méritos del kesa. Por eso no es dificil ver
u oir por todas partes, a través del mundo entero una forma,
un color, una cosa que canta el mérito del kesa. Pero tener el
contacto directo, vestirlo, estudiarlo o coserlo son ocasiones
poco frecuentes; es un inmenso privilegio, un gran mérito de
nuestro karma pasado. Si hacéis la experiencia, aunque solo sea
un momento, el espacio de algunas horas, de media jornada,
guardadle siempre una profunda gratitud».

«Durante mi estancia en China, tuve la ocasion de reencon-
trarme con numerosos monjes, grandes eruditos que habian

103



104

estudiado profundamente los sutras y todos los textos budicos.
Desgraciadamente, no tenian ni kesa ni bol y esto los rebajaba
a mis ojos al simple rasgo de personas ordinarias. Su saber no
tenia para mi ninguna consistencia, ningun valor; me afligia
solamente por el hecho de que estaban desprovistos del mas
grande de los tesoros: desconocian el kesan.

Y Dogen concluye:

«Y ustedes, mis discipulos y conciudadanos japoneses, espero
que no sean nunca estos monjes desprovistos; y si 0s vais a
lejanas comarcas no olvidéis jamas el kesan.

Me impresiond mucho la lectura de este texto, sobre todo por esta ultima
frase, en el momento que Ilequé a Europa. Kodo Sawaki la habia citado a
menudo con anterioridad, pero nunca me toco tan profundamente como
cuando me encontré solo en Paris con el kesa que me habia legado mi
maestro a su muerte. Tenia la impresion de que Dogen habia escrito esa
frase para mi.

Si una sola persona cree en este kesa, esto es suficiente para perpetuar
el mérito infinito. En estos momentos, en Europa, numerosos discipulos
cosen y ensefian el auténtico kesa. Por eso mi mision ha sido totalmente
satisfecha y ha sido un éxito. Esto continuara sequramente mucho tiempo.
Seguramente ese kesa que fue cosido por estas jovenes se trasmitira para
la eternidad, con el zazen. Por ello, os ruego, no tengais verdadera fe en
ningun otro objeto religioso que no sea este kesa. No cometais error sobre
la esencia de la religion.

Cuando vestis el kesa, cuando lo posais en vuestra cabeza, los méritos que
surgen de este acto se realizaran muy precisamente en el futuro.

«Esta conferencia sobre los méritos del kesa tuvo lugar en el
dojo Kosho Horin-ji, cerca de Uji para todos mis discipulos.
Después, una vez redactada, mi secretario Giun se ocup6 con
esmero de corregirla y pasarla a limpio.



Si creamos el kesa
sin estudiar la manera justa,
no habra trasmision justa.

Maestro Dogen. Shobogenzo «Den e»



106

Indice:

(= T [P 5
CQUE €S ] KUSBNT ..ttt sess s sss e ssssssr s sans 9
Comprender la importancia del Kesa .....oovveveenrenrensensensensensennennes 11
LOS MErItOS A€l KESA...umirererererereeerect et sseeaees 12
La trasmision del KESa ....rrerererererereeesesesesesesesesse e sssseeaes 14
LOS POAEIES U KESA euveueeeeeeeeererererereresres e 20
Un S0l0 hilo del KES@...orererererererererereseseseseserese s sssenaes 24
La verdadera Via. El verdadero kesa......veeevceevcsevceesccesceeennes 26
La practica de 1@ fe et 28
El espiritu de gratitud.....ooeoeecerereeeeererereree e 29
KESA. ZAZEN ueeererererereresesese e sessasesss s sss s sssssssssssssssnssssnes 31
MEritos iNfinitos del KeSa....verereeereee e 32
Educacion por el encuentro con el maestro....cevererereseesennens 35
Creer en la esencia del MaesStro ... e 39
Cuando VESTIr €] KESA....coeueeereeereerereeeresresessse s ssss s sessssssesnens 41
Sequir [a verdadera €NSEAANZA ....ocevvereererrereererereereeresessesesseseseesessenens 44
Profundo significado del KeSa .......currenrenrerereneeneresereerereeeseeserees 47
o I CGESF: 10T [ 1 - | T 49
Kesa, habito de eternidad..... e 52
Kesa y sabiduria genética pasada .......orrereneereeseesesseeseeseeneenes 53
Los once Nombres del KeSa ... 56

o I T 0 N <R 58



Kesa y estado d€ eSPiritU.. . rercerrereresesesresessesesresessssessessessssesnenss 62

Método para 1avar €l KeSa..... e 68
Gocho Kudoku: los cinco méritos santos del kesa.....ccvveevereerennee 70
Rengenshiki y 10S MEritos del KeSa......wrrenreneererenreneerereeereerennes 75
Método para confeccionar €l KeSa ....oceeeeeererrereereeressessesesseseseerenns 81
De los tiempos prehistoricos a los tiempos modernos.........cc....... 84
MEtodo para COSEr €l KBS ...mmrerrereerererreresresesssessesessssessessessssesnes 88
El kesa, verdadero simbolo del discipulo de Buda.........cccceeoruuee.ee. 90
Los diez MEritos del KeSa...m e sesesessennes 92
Los diez beneficios del KeSa.... e 95
KES@ NATAPO0S ceceeeeereeereeereeeresesesssesssessssessssesssses s ssssesssesssessssenssnes 100
El sutra del KeSa ... 102

107






