
1
el libro del kesa

EL LIBRO DEL KESA

KESA KUDOKU



2
el libro del kesa



3
el libro del kesa

SHOBOGENZO
«KESA KUDOKU»
de EIHEI DOGEN (1200-1253)

Traducción y Comentarios del

Maestro Taisén Deshimaru
Notas recogidas por sus discípulos, 1978-79

2014 - Edición de la Asociación Zen Taisen Deshimaru fundada por Bárbara Kosen



4
el libro del kesa



5
el libro del kesa

PREFACIO

Esta obra es el tercer volúmen de la publicación integral de los kusen 
del Maestro Deshimaru. El kusen es la enseñanza oral durante el zazen. 
Los kusen aquí reunidos fueron pronunciados por el Maestro Deshimaru 
durante los quince años de su misión en Europa. Unos en el dojo de París, 
otros durante el desarrollo de sesshin que desde 1968 dirigió en Europa, 
Norte de Africa, Estados Unidos y Canadá.

Hace dos mil quinientos años el Buda Shakyamuni hablaba ya de tres 
tesoros que debíamos preservar: el Buda, el dharma y la sangha. El primero 
no es otra cosa que zazen, la vuelta a la condición original. La tercera es 
la gran familia, la comunidad santa de todos los practicantes. El segundo 
es la ley, el orden cósmico; es inseparable de los otros, puesto que es la 
enseñanza del Buda a la sangha. Su expresión es el kusen. Hay dos carac-
terísticas que determinan toda la originalidad y la fuerza de la enseñanza 
zen. En primer lugar se trata de una enseñanza transmitida de generación 
en generación, de patriarca en patriarca. Cada uno de los grandes maes-
tros de la trasmisión ha podido hacer hincapié y desarrollar algún aspecto 
particular del dharma, pero, si leemos los primeros sutras de Buda, o a 
Tozan, Dogen o Taisén Deshimaru, se trata de la misma tradición, pura e 
inalterada, perfecta, como en el origen de los tiempos.

Pero el kusen es único por otra razón, que le es propia: es una enseñanza 
que se da durante la practica de zazen, una trasmisión entonces, de buda 
a buda, i shin den shin empleando el lenguaje zen, es decir, de mi espíritu 
a tu espíritu, de mi corazón a tu corazón. Completamente diferente de 
una teoría, de un dogma que se aprende de memoria y se diseca con el 
intelecto; el kusen no sale de la consciencia personal, no se dirige a la 
consciencia personal. Surge de hishiryo y se dirige a hishiryo, la consciencia 
profunda cósmica, supraindividual. El Maestro Deshimaru decía que no es 



6
el libro del kesa

necesario escuchar el kusen conscientemente, y menos todavía intentar 
comprender... Se dirige directamente al inconsciente, más allá de nuestras 
categorías personales. Son los «granos de sabiduría» depositadas en la 
consciencia alaya (almacén, depósito de la consciencia).

Pero no debemos creer que los maestros difunden una enseñanza secreta. 
En el Zen no hay ningún esoterismo, ninguna metafísica, ninguna mística; 
sino más bien al contrario, verdades primordiales enraizadas en la vida y 
experiencia de cada uno. El lenguaje zen es simple y directo, con imágenes 
y expresiones familiares, incluso chocantes... Maestro Deshimaru se expre-
saba en una lengua extranjera: el inglés, más exactamente en «zenglish», 
lengua personal a base de inglés, salpicado de palabras en sánscrito, chino, 
japonés e incluso expresiones francesas y a veces alemanas. Sus discípulos 
cercanos estaban habituados al zenglish, pero este lenguaje particular era 
difícil de comprender para aquellos que no estaban familiarizados, incluso 
para los angloparlantes.

El kusen era traducido simultáneamente al francés por un discípulo cer-
cano. También se tomaban notas escritas íntegras y a veces se grababa en 
cintas magnetofónicas. En su escrito ¿Qué es el kusen?, Maestro Deshimaru 
decía: «Si ponemos el kusen en un buen francés, perderá su fuerza, se 
volverá débil y dulce y entonces ya no será un kusen». Para conservar su 
pureza y fuerza originales, hemos mantenido este material prácticamente 
en bruto, sin retocar, respetando no solo las palabras, también la cadencia, 
el tono, el humor e incluso los silencios, que dan un ritmo vivo y la facul-
tad de tocar profundamente. Antes que buscar la elegancia del lenguaje, 
decidimos hacer las mínimas modificaciones, imprescindibles, de lo escrito 
en los cuadernos originales. Sólo se corrigen aquellas faltas de traducción 
(anglicismos), de transcripción o de mecanografiado. También nos hemos 
esforzado en elegir una tipografía clara y ligera, haciendo hincapié en las 
citas de los textos comentados.

Muchas tradiciones no han sabido guardar su espíritu vivo, en parte, por-
que las palabras de sus fundadores, retocadas a lo largo de los siglos, han 
perdido su significado original. Al publicar esta edición integral de la ense-
ñanza del Maestro Deshimaru, todo lo completa que es posible y fiel a las 
palabras que pronunció en el dojo, esperamos establecer una base sólida, 



7
el libro del kesa

indiscutible, a partir de la cual se puedan realizar todo tipo de trabajos y 
estudios sin perder el contenido de la enseñanza original.

Se trata de un acontecimiento capital. Dispersado, aparentemente, en 
numerosos cuadernos publicados de forma artesanal y difundidos entre un 
público reducido, la enseñanza que reagrupamos en esta edición integral 
es una joya preciosa. Desde Dogen, en el siglo XIII, ningún maestro zen 
había producido una cantidad equivalente en volúmen, de una enseñanza 
tan fuerte, tan pura y profunda.

Aquellos que ya conocen los escritos de los grandes maestros del pasado 
encontrarán aquí la misma enseñanza, la misma tradición; pero desarro-
llada con un espíritu totalmente moderno, totalmente libre y creativo. 
El Maestro Deshimaru se dirige a los hombres y mujeres del siglo XX. Es 
suficiente leer esta obra para darse cuenta hasta que punto el mensaje del 
Zen es universal y adaptado a la crisis que atravesamos.



8
el libro del kesa



9
el libro del kesa

¿QUE ES EL KUSEN?

Kusen. ¿Qué es el kusen?
Ku: la boca.
Sen: la enseñanza.

El kusen es la enseñanza del maestro a sus discípulos, en el dojo, durante zazen. 
El kusen es un lenguaje secreto, una técnica zen de la palabra, reservada a los 
discípulos Zen soto en zazen en el dojo.

Es el secreto entre maestro y discípulo que las personas del exterior no pueden 
comprender. El kusen es, del maestro al discípulo y del discípulo al maestro.

Algunas veces, el maestro utiliza el kusen para regañar a sus discípulos.

Utiliza frases simples y muy importantes: «Entrad el mentón». «No os mováis». 
«Estirad la columna vertebral». (Enseñanza para la postura y la concentración).

A veces la enseñanza es simple, otras larga y profunda. Pero no es literatura ni 
una conferencia.

El maestro debe atacar e impresionar el espíritu de los discípulos.

Si ponemos el kusen en un buen francés, pierde su fuerza, volviéndose débil y 
dulce, y en ese momento, ya no es un kusen. El kusen usa un lenguaje directo, 
a veces cínico, a veces cómico con un tono de humor.

Las frases son cortas, directas. Estas frases cortas son necesarias porque deben 
atacar.

El silencio también es una enseñanza.

El kusen no tiene como finalidad la educación del intelecto y del saber, debe 
impresionar el cerebro profundo y hacer surgir la intuición y la sabiduría más 
elevada. Durante zazen, los discípulos inconscientemente, naturalmente, auto-
máticamente, oyen el kusen, por lo que intentar memorizar no es necesario. El 
kusen penetra en el subconsciente y la memoria lo graba automáticamente, 
inconscientemente, naturalmente.

Durante el kusen, el maestro crea la enseñanza transmitida por su maestro. Hay 
que insistir sobre esta creación aquí y ahora.

Si fuerais un maestro y leyerais este kusen en el dojo, no sería un kusen.

Si una persona comenta y explica un kusen, ya no es un kusen. Sólo un maestro 
auténtico de la trasmisión puede crear el kusen desde el fondo del inconsciente 
cósmico.



10
el libro del kesa



11
el libro del kesa

Comprender la importancia del kesa

A lo largo de la historia del budismo hinayana y mahayana todos los maes-
tros, todos los grandes monjes, abandonaron su trabajo para dedicarse a 
dar conferencias, a escribir y a traducir sutras. Pero actuar así no es la 
actitud más elevada. Hacia el final estudiaron el verdadero kesa trasmitido 
y abandonaron sus antiguos kesa erróneos para vestir el verdadero kesa. 
Esto significa abandonar los errores y volver al verdadero dharma, la cosa 
más importante.

En el Zen, zazen y kesa son unidad.

A menudo, para los europeos, comprender el kesa es muy difícil. Pero, ¿por 
qué el kesa? ¿es una formalidad? El Maestro Dogen explica en el Kesa 
Kudoku por qué kesa y zazen son la verdadera religión. Sin kesa, zazen 
no es una verdadera religión. Se convierte en un método de salud como 
el yoga.

El kesa no es necesario para la gente de baja dimensión. Pero para aque-
llos que buscan la Vía, que tienen deseos elevados hacia la Vía más ele-
vada, el kesa tiene un valor muy grande. Al llevar el kesa y hacer zazen 
se puede obtener inconscientemente, naturalmente, automáticamente un 
gran mérito, la verdadera Vía.



12
el libro del kesa

Los méritos del kesa

En el Shobogenzo, Dogen habla de los méritos y de la trasmisión del kesa.

Nagarajuna fue el más grande bodhisattva de la historia del budismo 
mahayana. Al final de su vida quemó todos sus libros y abandonó todo lo 
que había estudiado a través de los sutras y se consagró únicamente al 
estudio del kesa. Dogen también se concentró sobre el kesa.

El estudio del kesa es, pues, muy importante. Coser y practicar con las 
manos es más profundo que hablar.

Dai sai gedapuku
Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo
Kodo sho shujo

Traducción: Vestido universal, ilimitado y beatífico. Ahora tengo el satori 
de Buda para ayudar a todos los seres. O Maravillosa emancipación.

Cada mañana durante la ceremonia, se repite tres veces este sutra colo-
cando el kesa sobre la cabeza.

En la vida, la felicidad de los méritos sociales aumenta los deseos. Pero 
en lo concerniente al kesa, esto no es así. No es un vestido a la moda. 
Cuando nos ponemos un vestido bonito, tenemos el deseo de salir, de 
enseñarlo. Aunque el rostro no sea muy bello, se olvida y uno tiene deseo 
de exhibirse. A la mayoría de las mujeres les gusta enseñar sus vestidos 
bonitos. Pero en este dojo es necesario llevar un vestido negro y no rojo 
o de color extravagante. Para el kesa hay que escoger un color oscuro. Es 
la historia del gran campo de felicidad. Una pequeña semilla que penetra 
en un campo y que hace aparecer miles de vidas. Los méritos del kesa son 
mil veces más importantes que los vestidos a la moda que acrecientan 



13
el libro del kesa

los deseos. Si vestís el kesa o el rakusu inconscientemente, naturalmente, 
automáticamente, los deseos y el mal karma decrecen. Esto provoca una 
vuelta a la condición normal y corta el karma.

Voy pues a hablar del espíritu original del mahayana, del sutra de la obser-
vación sin mancha en el que están relatados los diez méritos del kesa.

Todo el mundo puede vestir el kesa, no está reservado a los monjes. Incluso 
un laico o un practicante de otra religión que no ha recibido la ordenación 
puede llevarlo. Existen diferentes tipos de kesa. El monje debe tener tres: 
de cinco, de siete y nueve bandas.

Antiguamente católicos, musulmanes, griegos llevaban también la vesti-
menta sagrada en forma de toga. Llevar un vestido así es la mayor felicidad. 
Pero actualmente vestir el kesa es difícil. Existen pues, pequeños kesa, los 
rakusu, que tienen los mismos méritos. Pero si podéis, llevad siempre el 
gran kesa. Incluso si un perro viste el kesa puede volverse Buda en una 
próxima vida.

Llevando el kesa podéis reflejaros y ver vuestra propia imagen. Vuestras 
maneras se vuelven justas. A menudo observo en el dojo el comportamien-
to de los que llevan un gran kesa. Es mejor que el de los otros. Lo mismo 
sucede con los que llevan el rakusu. Algunos monjes cuando eran princi-
piantes no tenían maneras bellas. Pero el hecho de vestir cada mañana el 
gran kesa trasforma el comportamiento. Las posturas de zazen se hacen 
más fuertes y más respetables.

Cuando se viste el gran kesa, la dignidad, la belleza se manifiestan. Haga 
frío o calor, el espíritu de la Vía, de la Bodhi, se fortalece. Esto no es for-
malismo. Tiene un sentido muy profundo. Al vestir o coser el kesa, aparecen 
méritos infinitos y por esto mismo el karma cambia. Esta filosofía es aún 
más profunda que la del mantra del Hannya Shingyo.



14
el libro del kesa

La trasmisión del kesa

Los diez méritos del kesa están contenidos en el sutra Kesa Kudoku del 
Maestro Dogen. Voy, pues, a traducir y comentar este texto del Shobogenzo. 
En este libro dos capítulos están consagrados al kesa: Kesa Kudoku y Den-e,
los méritos del kesa, y la trasmisión del kesa que dicen más o menos lo 
mismo, sólo varían algunas frases.

«De Buda a Buda, de patriarca en patriarca, la trasmisión autén-
tica del Dharma se ha perpetuado exactamente. En China, la 
verdadera trasmisión viene únicamente de Bodhidharma, el 
que vivió en el monte Suzan».

Sólo Bodhidharma lleva la trasmisión de India a China a través del kesa, 
el vestido verdadero.

Muchos monjes han trasportado por esa carretera estatuas, sutras, libros,... 
sólo Bodhidharma trasmitió el kesa.

Los sutras cuentan que el Buda entregó su primer kesa verdade-
ro a Mahakashyapa y que este kesa fue trasmitido hasta Bodhidharma. 
¿Históricamente es esto auténtico? Poco importa. El hecho es que 
Bodhidharma fue el vigésimo octavo patriarca después de Shakyamuni.

En los templos japoneses, en Eihei-ji, se recita el nombre de todos los Budas 
que se sucedieron en India desde el Buda Shakyamuni hasta Bodhidharma.

«De maestro auténtico a discípulo auténtico, de maestro a 
maestro, de patriarca a patriarca, Bodhidharma fue el vigésimo 
octavo sucesor. Se dirigió a China y allí fue el primer patriarca 
de la trasmisión. Después en China la trasmisión se sucedió 
durante cinco generaciones hasta Eno, Daikan Eno, que fue el 
sexto patriarca y el trigésimo tercero de toda la línea».



15
el libro del kesa

Eno Se dirigió al monte Obai donde habitaba el Maestro Konin. Allí vivían 
numerosos monjes. Eno no recibió la ordenación, pero se hizo cocinero. El 
Maestro Konin quería dar la trasmisión y pidió a sus discípulos que escri-
bieran un poema. Jinshu, el primer discípulo, el más inteligente de todos, 
escribió:

El cuerpo es el árbol de la Bodhi
El espíritu es un espejo brillante
Hay que desempolvarlo sin cesar
Para que no se deposite el polvo.

Jinshu colocó el poema a la entrada del dojo. Era el mejor de todos los 
poemas. Eno no sabía ni leer ni escribir, al volver de la cocina pidió a un 
amigo que se lo leyera. Eno no se impresionó y dijo: «Es un error, esto no 
es el verdadero Zen. Nunca nuestro Maestro nos ha enseñado tales cosas. 
Escribe esto:

No hay árbol de la Bodhi
ni espejo brillante
Puesto que en lo fundamental todo es ku
¿dónde podría depositarse polvo?

El Maestro Konin se sorprendió totalmente al ver el poema y pensó: «Es 
verdad, sólo Eno ha comprendido mi Zen». El Maestro se dirigió entonces 
a la cocina donde trabajaba Eno machacando y lavando el arroz.

–¿Has terminado tu trabajo?

–El arroz está completamente blanco. Sólo falta tamizarlo, respondió Eno.

Entonces el Maestro Konin golpeó sobre la piedra donde se machacaba 
el arroz. Esto indicaba la hora a la que Eno debía dirigirse en secreto a la 
habitación de Konin. A medianoche le entregó su kesa y sus boles.

«Has comprendido totalmente, te doy el shiho, eres mi discípulo y debes 
continuar la trasmisión. Pero es necesario que huyas, pues cuando se 
extienda la noticia, tendrás seguramente enemigos».

Se fueron juntos. El Maestro Konin recomendó a Eno ir a los países del 
sur y le acompañó hasta el barco, antes de retirarse a las montañas. Eno 
atravesó el río y vivió en un pueblo de pescadores.



16
el libro del kesa

Se cuentan muchas historias en relación a esta huída. En particular un 
mondo célebre que tuvo lugar con un general que le perseguía a caballo. 
Eno depositó su kesa sobre una roca y el general no pudo cogerlo, era 
demasiado pesado. Vivió escondido durante algunos años, después recibió 
la ordenación en el monte Sokei. Eno recibió el shiho antes que la orde-
nación. Después vivió en este templo del monte Sokei.

Dogen, en el Shobogenzo, continúa así:

«A medianoche, Eno recibió la trasmisión de este kesa del dhar-
ma que guardó a lo largo de su vida. Hasta nuestros días este 
kesa ha estado en el templo Horin-ji, en el monte Sokei, donde 
fue depositado sobre una estela y venerado.
Después, una o dos veces por año, muchos emperadores chinos 
pidieron llevarse este kesa a su palacio. Celebraban entonces 
una ceremonia y hacían sampai delante del kesa. Lo veneraron 
como un tesoro nacional. Sobretodo los emperadores Chusho, 
Shukusho y Daishu, lo veneraron muy particularmente. Cuando 
transportaban el kesa del templo al palacio o a la inversa, 
enviaban un mensajero especial, y ese día, día santo, tenía 
lugar una gran ceremonia.
Un día el emperador Daishu dijo para todo el país: Enviaré a un 
gran general, Ryusakei, hasta el templo; y de este kesa hago 
un tesoro nacional ¡Que en el templo se coloque una estela 
ceremoniosamente! Numerosos y verdaderos monjes zen lo 
guardaron solemnemente y lo protegieron sin deteriorarlo».

Después Dogen sigue hablando de los méritos del kesa:

«Incluso si un rey de un minúsculo país preserva este kesa se 
engrandece más que si dirigiera el mundo entero, y yo soy 
muy feliz. El kesa existe allí donde el budismo se practica».

Se puede interpretar a la inversa:

«Incluso si fuera un rey de un gran país, o de la infinidad de 
los mundos y del cosmos entero, no sería muy feliz. Aunque 
sólo fuera el rey de un pequeño país y pudiese contemplar y 
respetar ese kesa, grande sería mi alegría».



17
el libro del kesa

Este pequeño rey es mejor que cualquier gran rey. Protege el kesa y tiene 
más grandeza que aquel que reina sobre el universo. El verdadero Buda 
vive exactamente en el lugar donde existe el verdadero kesa, en todos los 
lugares donde se encuentra...

Kesa, en sánscrito kesaya, significa color mezclado. No se trata de un color 
claro, ni de uno de los tres colores primordiales: rojo, amarillo, azul. Es un 
color oscuro, mezclado, del que no se puede medir el límite.

Kesaya, color ilimitado. Muso fukuden e: el vestido ilimitado. La forma del 
kesa es también ilimitada. Se puede coser kesa de cinco, siete, nueve, trece, 
quince,... bandas. Yo tengo uno de veinticinco bandas y es posible hacerlo 
de más de cien bandas. La forma y la calidad del kesa son ilimitadas. Es 
posible utilizar todo lo que ha servido en la cocina, en los trasteros, en los 
retretes,... En India antiguamente, durante las menstruaciones, las mujeres 
utilizaban trapos. Se recogían estos trapos, se limpiaban con la ayuda de 
ceniza y se ponían en remojo mucho tiempo. Después se cortaban y se 
teñían con tinturas vegetales. Por eso la calidad de esos tejidos es ilimitada.

¿Cuál es el objeto de fe en el Zen? ¿La estatua de Buda? No. Debemos creer 
en zazen. Zazen, él mismo, es el objeto de fe.

En China y en Japón el amidismo está muy extendido ¿qué es el Buda 
Amida? En sánscrito, A tiene un sentido negativo; Mida, significa límite. 

Amida quiere pues decir sin límite, no medida, sin categoría, como maka, 
no absoluto, más allá, hishiryo.

Amida Buda significa la vida infinita, tal es la traducción de este kanji. 
Pero la verdadera significación es hishiryo, más allá del pensamiento, de 
los límites, de las medidas.

Namu Amida: namu significa creer, creer en hishiryo. Creer en zazen o en 
Amida es la misma fe. Pero creer en el propio zazen, en la propia postura, 
es difícil. Entonces en el zen se tiene fe en el kesa. Aunque material, el 
kesa, permanece infinito. Todos los maestros de la trasmisión han creído 
únicamente en el kesa. Si se cree en una persona o incluso en Dios, Buda, 
Nyorai,... o en la estatua de Buda, uno termina equivocándose.



18
el libro del kesa

Hay que creer en el infinito, en el cosmos. Pero esto es difícil. Entonces el 
kesa, como objeto de fe, es muy práctico. A menudo a las personas, espe-
cialmente a las mujeres, les gusta llevar vestidos bonitos, vestidos de lujo. 
El kesa es el vestido infinito, el mejor, el más noble, el más respetable, el 
más bello.

Para hacer un kesa o un rakusu también se pueden utilizar tejidos boni-
tos. Dogen escribe: «Este vestido es ilimitado». Pero lo esencial es no estar 
apegado. Entonces, sin apegos, se puede utilizar todo: el lino, el algodón, 
la seda, los tejidos sintéticos, la lana, el terciopelo,... Sin apegos, el peor 
de los vestidos se vuelve el más elevado.

Desde lo más sucio que hay, de lo peor, de lo inútil, a partir de cosas que 
deberían quemarse, hacemos el kesa. Después, algunas personas lo cosen, 
y esto se vuelve el vestido más valioso. Cada mañana, los monjes se lo 
colocan encima de la cabeza cantando el sutra del kesa.

Dai sai gedapuku
Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo
Kodo sho shujo

Y este vestido se vuelve entonces el de más valor. Nadie hace sampai delan-
te de un abrigo de un millón de francos, no es tan respetado. La relación 
entre zazen y el kesa es muy profunda.

En el Shobogenzo, Dogen escribe:

«Por todas partes donde la enseñanza de Buda se ha extendido, 
en los tres mil mundos, por todos lados, el kesa existe. Y este 
kesa se ha trasmitido de Buda a Buda a través de menju».

Menju significa cara a cara. Enseñar directamente cara a cara.

Comprender el zen a través de los discursos o por los libros no es nada 
eficaz. Menju es necesario. El maestro mira al discípulo de la coronilla a 
los pies. Esto es menju. No os miro sólo para corregir vuestras posturas, 
también para ver quién ha venido, y por el aspecto del rostro comprendo 
vuestro espíritu. A continuación podría dar el shiho. Sin menju, el verda-
dero zen no existe.



19
el libro del kesa

Durante la ceremonia de ordenación, a través de menju, entrego el kesa o 
el rakusu. Sólo por menju, la trasmisión se efectúa de Buda a Buda.

Dogen escribe:

«En la montaña, el fundador, el gran patriarca (Bodhidharma), 
sólo él, ha trasmitido el verdadero kesa de Buda. La línea cola-
teral no lo ha recibido».

El vigésimo séptimo patriarca fue el maestro de Bodhidharma, Hannyatara. 
Otros opinan que fue el bodhisattva Buddhabadra. Pero el verdadero kesa 
trasmitido no le fue entregado y no pudo ser el vigesimoséptimo patriarca, 
ni dar la sucesión a su discípulo, el Maestro Jo. En la historia del budismo 
es muy conocido el maestro Jo, pero no fue un patriarca de la trasmisión. 
Tampoco el Maestro Hoyu, discípulo del Maestro Doshin, el cuarto patriar-
ca (Bodhidharma, Eka, Sozan, Doshin), recibió el verdadero kesa trasmitido 
y por lo tanto no formó parte de la línea de la trasmisión. Esta es una línea 
colateral.

Dogen continúa:

«Incluso aquellos que han recibido la enseñanza sin el verda-
dero kesa trasmitido, aquellos que han recibido Shobo, pueden 
recibir los méritos. Viejos de mil años (semko) o de diez mil 
años (manko), como una antigüedad, su provecho, su utilidad 
es grande e infinita.

Pero el verdadero kesa trasmitido no puede ser comparado con 
lo que no ha sido legado directamente, íntimamente.

Entonces, hombres santos, si deseáis recibir la trasmisión de 
la enseñanza sagrada, recibid y proteged el kesa; es necesario 
que os sea legado el verdadero kesa, aquel que fue trasmitido 
desde Buda Shakyamuni, de patriarca en patriarca».

Después Dogen habla de la esencia de los méritos del kesa.



20
el libro del kesa

Los poderes del kesa

He hablado de muso fukuden e y he dicho que la forma, la cantidad, la 
calidad, el color del kesa son infinitos. El aspecto del kesa existe, pero sin 
embargo no existe. Su color existe, pero es infinito. Muso, no mensurable; 
amida, hishiryo, imposible de medir, infinito y eterno; Amida Buda, Buda 
de la vida eterna.

Fukuden e: fuku, felicidad, suerte; den, campo; e, vestido. De los campos 
provienen el arroz, la hierba que alimenta a las vacas. Es infinito. La comida 
siempre llega. Si vestís o coséis el kesa, grandes méritos llegan.

Dogen escribe en el Shobogenzo:

«En India, en China, en los tiempos antiguos, en la época de 
Buda, todo el mundo practicaba la enseñanza de Buda. Se 
seguía esta enseñanza y se practicaba el dharma justo, correc-
to, y esto durante mil años».

Después, durante quinientos años ha habido una imitación del dharma. Y 
durante los últimos quinientos años la práctica no ha existido. Es la era 
Zobo. Nadie tiene el satori. Después fue la era Napo, la crisis. No hay nada 
de nada.

Se pueden encontrar estas grandes líneas a través del cristianismo. Es la 
crisis de la humanidad.

Durante dos mil quinientos años desde la época de Buda, todo el mundo 
llevaba el kesa y lo protegía.

«Incluso los que están rapados, si no visten el verdadero kesa, 
no son verdaderos monjes. No creen en la necesidad de pre-
servar el kesa, no saben nada del kesa, y es muy lamentable. 
Si comprendéis la forma, el color, la cantidad y la calidad del 



21
el libro del kesa

kesa, si conocéis el kesa y lo lleváis, los méritos infinitos 
aparecen».

Si lo coséis, vuestros méritos se vuelven completamente infinitos. Digo 
siempre que el zazen y el kesa son idénticos. Creer en el kesa significa 
practicar zazen. Por eso los monjes deben hacer zazen vistiendo su kesa. 
Así es la actitud del verdadero monje zen. Y haciendo zazen, practicando 
el esfuerzo justo (shojin), el hipotálamo se encuentra influenciado incons-
cientemente, naturalmente, automáticamente. La acción fisiológica se 
manifiesta. Gracias a shojin el cerebro puede tener paciencia y la potencia 
de esta paciencia se fortalece, inconscientemente, naturalmente, automá-
ticamente.

Pero durante zazen no merece la pena pensar en esto. Inconscientemente, 
naturalmente, automáticamente esta fuerza llega si continuáis, si perse-
veráis.

¿Qué significa el esfuerzo justo? Algunos hacen un esfuerzo durante un 
día, una semana, después se paran. Esto no es eficaz. Hay que continuar, 
perseverar. Así, vuestra vida y todas vuestras acciones serán justas y fuer-
tes. Seguiréis inconscientemente, naturalmente, automáticamente los kai 
y os volveréis mushotoku. Practicareis el fuse y obtendréis la verdadera 
sabiduría hannya. Esta sabiduría se crea automáticamente y los bonnos 
son sublimados. De esta forma llegáis al nirvana.

Shiki soku ze ku. Los fenómenos se vuelven ku. Los sentimientos, los bonno, 
las pasiones, el mal karma, la mala vida cotidiana, a través de zazen se 
vuelven ku.

Y de nuevo, a partir de ku, reaparece shiki. Ku soku ze shiki.

Pero a través de la conciencia hishiryo nace otra sabiduría. Cambiar la 
conciencia es muy importante. Los idiotas, muy apegados a cualquier cosa, 
a su sabiduría idiota, no puede cambiar su espíritu. La gente inteligente 
cambia continuamente de conciencia.

Respecto al kesa, Dogen continúa:

«Desde tiempos muy antiguos ha sido llamado gedapuku»



22
el libro del kesa

¿Qué significa gedapuku?

Dai sai, oh maravilloso; gedapuku, la verdadera libertad, volverse verdade-
ramente libre, sublimar los bonno.

En sánscrito es vimoksa, nirvana, el verdadero vestido del nirvana, el ves-
tido del satori.

Libre del mundo de ilusiones y sufrimientos, el kesa es el símbolo de la 
fe en el zazen, y la práctica del kesa es la prueba. Los dos son necesarios.

Debéis creer en el zazen, tener fe en vuestro propio zazen; pero vuestros 
problemas personales os inducen al error. El kesa es zazen y a la inversa. 
No existe dualidad. Si hacéis zazen y creéis en el kesa podéis volveros 
libres y felices.

El kesa no es algo misterioso. La fe es importante.

«Desde la tiempos antiguos el kesa es llamado «vestido del 
desapego», cuando un hombre lleva el kesa, los sufrimientos 
que provienen del los bonno, del karma, desaparecen».

Gocho, sufrimientos que provienen del karma; bonnogocho, sufrimientos 
que provienen de los bonno; ocho, sufrimientos que provienen de de las 
reflexiones que producen los bonno. Todo desaparece, todo termina.

Todo el mundo sufre sin cesar, por debajo del nivel de la conciencia, incons-
cientemente, naturalmente, automáticamente. La mayoría de la gente 
tiene miedo de la muerte y quiere huir. Ayer me visitaron tres médicos y 
hemos hablado juntos. En la época moderna no se ha resuelto el problema 
de la muerte. Se quiere evitar y cuando se enferma, el inconsciente aparece 
e influencia a los nervios. Es un problema de nuestra época, que forma 
parte de la crisis de la humanidad.

En los Estados Unidos de América cuando alguien muere, se le maquilla, se 
le adorna, se le viste para dejarlo como si estuviese vivo. De esta forma, la 
gente se impresiona menos por la muerte. Es el subconsciente el que siente 
miedo. Sócrates dijo: «Para llegar a ser verdaderamente feliz en nuestra 
vida hay que prepararse para la muerte».

Zazen es el mejor método. En el dojo, durante zazen, es parecido a estar 
en el ataúd. Inconscientemente, naturalmente, automáticamente, os pre-



23
el libro del kesa

paráis para el nirvana, para la muerte. Y de esta forma, al salir del dojo, 
podéis tener una vida fuerte.

Vistiendo el kesa se puede terminar con los sufrimientos surgidos de los 
bonno y del karma. El karma comienza a partir de mumyo que significa 
también sin claridad, oscuro, como las relaciones sexuales cuando la fer-
tilización se produce. Durante nueve meses la evolución genética sigue su 
curso desde la animalidad hasta el bebé humano. El bebé no puede vivir 
solo, sus padres son necesarios. Necesita un período de educación. Y pro-
gresivamente, después de la búsqueda del alimento, del seno de la madre, 
el apetito, la conciencia personal se desarrolla. Toma el pecho izquierdo 
o el derecho y si se le retira, se enfada. El egoísmo nace. Después, el niño 
toma conciencia de lo material, del dinero. El hipotálamo se forma y la 
verdadera conciencia personal aparece, el karma se crea. Existe, sin duda 
alguna, una influencia de la herencia, del entorno, pero todo se desarrolla 
desde la animalidad de cada individuo. Muy jóvenes, los niños sienten el 
deseo sexual. Algunos comienzan a los seis o a los once años. Después, 
el cerebro frontal se desarrolla. El saber se intelectualiza durante la for-
mación de la conciencia personal. Se toma interés por las ganancias, los 
negocios, las ciencias, el arte, la sicología, la filosofía. Y las personas inte-
ligentes se despiertan a la búsqueda de la Vía. El espíritu universal aparece, 
el verdadero espíritu religioso.

Pero la mayoría de las religiones son erróneas. Extáticas, misteriosas, a la 
búsqueda del satori, no son mushotoku, sólo buscan la autosatisfación. De 
esta manera no es posible encontrar la verdadera sabiduría hannya. Muy 
pocas personas sobre el planeta practican zazen y despiertan a través de 
la conciencia hishiryo y el espíritu mushotoku. La verdadera conciencia 
cósmica se manifiesta inconscientemente, naturalmente, automáticamen-
te por el poder del kesa.



24
el libro del kesa

Un solo hilo del kesa

«Si el dragón obtiene un hilo del kesa, puede ser ayudado e 
incluso escapar del garuda.

Si la vaca toca una sola esquina del kesa, todos sus pecados 
desaparecen y en su próxima vida puede renacer como un ser 
humano».

El dragón está considerado como el rey de los animales. Nada le asusta. 
Sólo tiene miedo de tres cosas. Pero si atrapa un hilo del kesa puede esca-
parse. ¿Cuáles son esas tres cosas?

En India, en el desierto hace mucho calor. El dragón vive en los océanos, 
viaja a veces por los cielos, las montañas, los desiertos. Tiene miedo del 
calor de estos desiertos, así como de los vientos muy cálidos que en ellos 
soplan. Por otra parte le asusta el garuda. ¿Qué es el garuda? El garuda 
es un inmenso pájaro que, cuando baja del cielo, ensombrece el océano y 
quiere comerse al dragón con su pico que sumerge hasta lo más profundo 
de las aguas. El dragón le tiene mucho miedo. Por eso el rey de los drago-
nes le pide al Buda que le ayude, y a toda la familia de dragones. El Buda 
le da entonces un kesa y el rey de los dragones le dice:

–En nuestra familia hay muchos dragones, un solo kesa no es suficiente.

–Este kesa es un kesa infinito. Incluso un solo hilo para cada uno de voso-
tros os protege.

También Dogen:

«Si el dragón obtiene un hilo del kesa puede escapar del garuda. 
Si una vaca toca una esquina puede cortar y hacer desaparecer 
todos sus crímenes».



25
el libro del kesa

Esto son metáforas, en la época moderna yo escribiría: «Si tenéis un kesa 
o un rakusu podéis cortar vuestros bonno, vuestro karma, y os preserva 
de cualquier accidente». Por ejemplo: en coche, en avión, en todas partes, 
si creéis en el kesa, estáis protegidos. Yo he hecho la experiencia más de 
una vez. Cuando me fui a la guerra en barco en dirección a Indonesia, 
durante cincuenta días estuve sobre un barco cargado con dinamita. Kodo 
Sawaki me había dado su rakusu que todavía me protege. De cincuenta 
barcos, cuarenta y nueve se fueron a pique, sólo mi barco llegó. Muchos 
de mis amigos murieron durante ese viaje, sólo yo pude volver al Japón sin 
accidentes. Creo profundamente en el rakusu. En otra ocasión, mi barco 
se hundió cerca de una isla. Pero yo había colocado mi rakusu contra mi 
cuerpo, debajo de la camisa. Esto me ayudó completamente, me protegió. 
Cuando los monjes viajan deben llevar siempre tres kesa, es un precepto.



26
el libro del kesa

La verdadera Vía. El verdadero kesa

«Todos los Budas, todos los patriarcas cuando obtienen la 
verdadera Vía, siempre, muy exactamente, llevan el kesa. 
Comprended que los méritos del kesa son los más respetados, 
los más elevados».

Este punto es muy importante.

Dos mil años después de la muerte del Buda, el budismo declinó y esto fue 
ya el principio de la crisis de la humanidad.

«Incluso si se ha nacido en una pequeña isla, como Japón, 
en una época distinta a la del Buda, en una época difícil, sin 
espiritualidad.

Es muy lamentable; pero sin embargo es posible encontrar el 
verdadero kesa trasmitido de Buda en patriarca. Y esto es una 
completa felicidad.

¿Qué religión, qué escuela ha trasmitido el verdadero kesa del 
Buda Shakyamuni? Sólo los monjes zen han podido encontrar 
este verdadero kesa. Por eso cuando lo encontramos debe-
mos respetarlo y hacer una ceremonia de veneración. Aunque 
abandonemos nuestra vida infinita, inconmensurable como el 
número de granos de arena del Ganges, aunque abandonemos 
nuestro cuerpo, debemos celebrar una ceremonia de venera-
ción, proteger el kesa, colocarlo encima de la cabeza y respe-
tarlo con lo más profundo de nuestra alma».

Aunque a veces Dogen dice: «Zazen mismo es Buda», otras veces es, por el 
contrario, muy humilde y dice: «Estoy muy lejos del país de Buda, del espí-
ritu de Buda». Pero aunque se viva en un país alejado del de Buda, Buda no 
rechaza a nadie y de esta manera podemos encontrar el verdadero dharma, 



27
el libro del kesa

el shobogenzo; cada día hacer zazen, celebrar ceremonias, proteger este 
kesa; cada mañana colocarlo sobre la cabeza y venerarlo. Este mérito es 
grande y aporta felicidad. Por eso debemos sentir una profunda gratitud 
hacia este gesto. Por primera vez he introducido el kesa en Europa. Esto 
es aún más importante que el hecho de que Dogen lo llevara desde China 
a Japón, porque en esta época ya muchos monjes llevaban el kesa. Pero 
Dogen respetaba verdaderamente, profundamente el kesa.

Antes de mí, en Europa nadie había hablado del kesa. Recuerdo que cuando 
llegué a Francia, siempre me preguntaban:

–¿Qué es? ¿Es una bolsa de mendicante?

–No, no es un bolsa, no se puede meter nada dentro.

En la historia religiosa esta introducción del kesa es un gran aconteci-
miento.



28
el libro del kesa

La práctica de la fe

«Ahora podemos encontrar el verdadero dharma, (shobo) y 
siempre de la mañana a la noche practicamos zazen».

Shugyo es una palabra china muy importante. Significa «practicar la Vía». 
Es lo mismo que rachu: «practicar, perfeccionar la Vía».

«Si no se practica la Vía, la enseñanza no tiene importancia. 
Si se practica sin fé no es perfecto. Y también, si se practica la 
Vía con fé, pero no se obtiene la certificación de un auténtico 
maestro, no es auténtico y se cae en el error».

Ahora preservamos este verdadero kesa y cada mañana reci-
tamos:

Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo

«Cada mañana colocamos el kesa, el rakusu encima de la cabe-
za y lo veneramos. Esto se debe a los méritos del Buda. En un 
mundo anterior, hemos hecho shugyo, es decir, practicamos 
la Vía gracias a la educación y a la dirección de un número 
infinito de Budas. Y aún hoy se producen todavía méritos infi-
nitos. De esta forma se puede preservar, vestir este kesa y hacer 
zazen. Así debemos respetar el verdadero ego, el ego ideal y 
ser felices. Es un punto muy importante».



29
el libro del kesa

El espíritu de gratitud

Dogen emplea el kanji on, muy difícil de traducir, que representa el fun-
damento de la moral china y japonesa. En mi habitación he caligrafiado 
el kanji butsu on que significa: el on de Buda, es profundo y tiene un sen-
tido amplio. En castellano on puede interpretarse como «reconocimiento, 
agradecimiento». También: «volver, un movimiento de abajo hacia arriba, 
el favor, la gracia». Y también: «la bendición, la benevolencia».

Por ejemplo, relativo al afecto que debemos a nuestro maestro, o a nues-
tros padres. Dogen escribe: «Jin on. Debemos sentir gratitud desde lo más 
profundo de nuestro espíritu».

Habéis recibido la enseñanza sobre el verdadero kesa y hasta ahora nadie 
la había dado en Europa. Esto es histórico. Y podemos vestir este verdadero 
kesa, el kesa más elevado.

«Incluso el animal demuestra el reconocimiento. ¿Por qué el 
ser humano olvida la gratitud? Es completamente desolador. 
Si no se conoce on, la gratitud, el reconocimiento, se es aún 
más estúpido que los animales».

En la historia de China, en la época antigua, se cuenta que un gorrión 
extenuado cayó por tierra. Había muchas hormigas y estaba a punto de 
morir. Las hormigas querían apoderarse de él.

Entonces el señor Yobo-nen lo lleva a su casa. Le lava el cuerpo con agua, 
le calienta, le cuida y le da de beber y de comer. Todos los días era muy 
bueno con él. El pájaro recobró progresivamente la salud y gracias a los 
cuidados pudo volar de nuevo. El señor Yobo-nen lo dejó marchar de la 
casa. El pájaro levantó el vuelo y se hizo muy fuerte. Una noche, mientras 
este señor dormía, apareció en sus sueños. Era amarillo, todo amarillo, 
incluso el pico y decía: «estoy muy contento. Esta noche he venido a visi-



30
el libro del kesa

taros en señal de gratitud por vuestra bondad. Seguramente en vuestra 
vida tendréis grandes éxitos». Después su silueta desapareció. El señor 
Yobo-nen llegó a ministro y contó esta historia a todo el mundo. El pensó 
que seguramente este pájaro le había ayudado a obtener esta función.

Si incluso los pájaros tienen gratitud y no olvidan a los que les han ayu-
dado, los seres humanos deben conocer on.

Hay otra historia, parecida a esta, que ya he contado. Se refiere a una 
tortuga y un barco de pescadores. Un gobernador compra a un pescador 
una tortuga. Después de darle un poco de sake para reconfortarla, la deja 
en la orilla del mar. En ese momento la tortuga se gira tres veces para 
mirarle. Al cabo de algunos años el gobernador cambia de puesto y se hace 
ministro. Se fabricó entonces un nuevo sello con un trozo de mármol y 
grabó en él la tortuga. Cada vez que lo utilizaba la cabeza de la tortuga se 
movía tres veces. Entonces se acordaba de la tortuga que había liberado 
y de que ella, muy reconocida, le había ayudado a obtener su puesto de 
ministro. Es una historia muy conocida que se cuenta a los niños, como 
las fábulas de Esopo.



31
el libro del kesa

Kesa. Zazen

El vestido de Buda es el kesa, el dharma del Buda es zazen y los dos están 
siempre en unidad. E: kesa; ho: dharma. Debemos hacer zazen vistiendo 
el kesa. Así es el verdadero zazen perfecto.

«Sólo los verdaderos patriarcas de la trasmisión, los verdaderos 
maestros pueden legar este kesa».

Los otros no conocen y no comprenden.

Las personas que comprenden el zen por los libros o que hacen zazen desde 
la mañana a la noche, si no visten el verdadero kesa, no son auténticos. 
Dogen lo ha escrito muy exactamente.

Siempre repito: «kesa, kesa».

Aquellas personas que llevan el kesa y especialmente aquellos que lo cosen 
son gente verdaderamente pura, verdaderos discípulos. Concentrarse sobre 
el kesa, sobre el zazen y sobre sus responsabilidades para ayudar al maes-
tro, ese es el verdadero dharma, el shobogenzo.

Cuando Kodo Sawaki hablaba del Shobogenzo, siempre comenzaba por el 
capítulo sobre el kesa Kesa Kudoku, lo consideraba más importante que el 
Genjo Koan o el Bendowa.



32
el libro del kesa

Méritos infinitos del kesa

«Si deseáis ardientemente seguir las huellas de los viejos Buda, 
debéis regocijaros profundamente de tener el verdadero kesa y 
la trasmisión. Incluso después de cien millones de años, incluso 
mucho tiempo después, en el futuro este verdadero kesa será 
auténticamente trasmitido. Este es el verdadero dharma de 
Buda. Y en ese momento los méritos infinitos se manifiestan 
sin duda alguna».

Seguir, ir tras las huellas de Buda, significa buscar la Vía de una manera 
mushotoku, sin provecho. Este es el secreto del budismo. La naturaleza de 
Buda es mushotoku, sin meta, sin provecho.

En los negocios, en la vida social, algunas veces es necesario sacar pro-
vecho. Pero en el zen el espíritu debe permanecer mushotoku. Cuando 
se viste el kesa, en ese mismo instante, el espíritu se vuelve mushotoku 
inconscientemente, naturalmente, automáticamente. Y los méritos que se 
derivan se perpetúan en la posterioridad eternamente.

«Cuando se mezcla el agua con la leche existe una diferencia. 
Los componentes no son idénticos. Pero aunque se trate de una 
mezcla de leche y de agua es mejor que utilizar el agua sola. 
Ciertamente la leche no es tan fuerte, pero es mejor que sólo 
agua. Pero si se quiere beber esta leche no se puede utilizar 
aceite o sake».

Esta larga frase es una metáfora muy interesante. La leche representa la 
verdadera trasmisión.

Por ejemplo, al coser el kesa, si se comete un pequeño error, un punto al 
revés, si habéis comprendido el verdadero método para teñirlo, cortarlo y 
coserlo, esto no es muy grave.



33
el libro del kesa

Si un discípulo ha sido educado por un verdadero maestro de la trasmisión, 
incluso si se equivoca un poco, es mejor que las otras personas.

«Y un maestro que ha recibido la trasmisión auténtica, incluso 
si no es muy inteligente, o es un poco idiota, es, sin embargo, 
un verdadero maestro, mejor que otros maestros. Es como la 
imagen de la leche con el agua».

Es necesario vestir el kesa.

«La verdadera trasmisión de Buda en Buda, de patriarca en 
patriarca es parecida a la coronación sobre el trono imperial».

Antiguamente, en el palacio, en ocasión de la ceremonia de coronación, 
los príncipes vestían las ropas de la sucesión del emperador, así como la 
corona.

Los verdaderos discípulos de Buda deben vestir el verdadero kesa, si no 
lo hacen, no son verdaderos discípulos. Algunos pretenden: «El kesa no es 
importante. Es complicado llevarlo, no es práctico. Zazen es suficiente... 
No tengo ninguna necesidad de ponérmelo...»

Por supuesto, se puede hacer zazen sin llevar el kesa, pero si queréis llegar 
a ser mis verdaderos discípulos, es necesario tener un verdadero kesa.

Aunque existen muchos libros franceses, ingleses, alemanes,... sobre el Zen, 
comprender a través de los libros no es el verdadero Zen. El Zen no es un 
saber intelectual. Una trasmisión directa de la educación es importante.

Si hacéis zazen, vestís el kesa o el rakusu, si coséis ese kesa, es el verdadero 
Zen: la trasmisión a los discípulos.

Dogen empleaba siempre el kanji shugyo, practicar la Vía. Como ya os he 
dicho, en el budismo, como en toda religión, cuatro cosas son importantes: 
kyo: la enseñanza; gyo: la práctica, realizar la Vía; shin: creer, la fé; sho: 
la certificación, el satori.

Pero ¿qué es el satori? Todo el mundo habla de él pero nadie lo comprende 
verdaderamente. En el Genjo Koan del Shobogenzo, Dogen y Kodo Sawaki 
explican qué es el satori. Incluso yo he escrito al respecto.



34
el libro del kesa

Pero ¿qué es el satori? Dogen no emplea la palabra satori pero sí el kanji 
sho.

To ku sho: alcanzar el lugar que no se puede alcanzar por el lenguaje, con 
la palabra. Esa es la esencia del satori. Es mushotoku, lo que no puede ser 
atrapado.

En Suiza, en las montañas nevadas, he hablado de esto profundamente. 
Hay que comentar exactamente, ¿qué es el satori? No merece la pena 
desear tener el satori. Inconscientemente, naturalmente, automáticamente 
se puede obtener. Hacer zazen, vestir el kesa, esto es el satori.



35
el libro del kesa

Educación por el encuentro con el maestro

«En China, bajo el reinado del emperador Komei, diez años 
antes de la era Eihei, el budismo comenzaba a extenderse. 
Numerosos monjes iban y venían de India a China, trasportan-
do textos sánscritos, esculturas, cerámicas, estatuas de Buda. 
Pero hasta entonces nadie, en tanto que maestro o patriarca, 
había trasmitido la verdadera esencia del budismo que surje 
de menju, el contacto directo con el Buda que permite con-
servar una línea pura. Nadie había entrado en la verdadera 
profundidad del budismo ni había estudiado el verdadero kesa 
del Buda».

Fue Bodhidharma quien en el siglo V llevó el Zen a China. Antes de él, los 
monjes no legaban la verdadera esencia del Buda y los patriarcas.

«Shakyamuni Buda trasmitió el verdadero dharma, el shobo-
genzo, el satori más elevado a Mahakashyapa y le dio el ver-
dadero kesa que se trasmitió de patriarca en patriarca hasta 
Bodhidharma y después al maestro Eno. Treinta y tres genera-
ciones habían trascurrido en el curso de las cuales este kesa 
–su dimensión, su color, su calidad– se trasmitió íntimamente, 
directamente. 

Después de Eno, pasó a Nangaku, después a Seigen. Todos estos 
patriarcas recibieron el verdadero método del kesa, apren-
dieron a vestirlo correctamente sobre el cuerpo, a lavarlo, a 
protegerlo».

Durante menju, el contacto directo entre maestro y discípulo, esta relación 
íntima es necesaria para entrar en profundidad con el espíritu del maestro 
y comprender la verdadera enseñanza.



36
el libro del kesa



37
el libro del kesa



38
el libro del kesa

Existen tres clases de kesa. El kesa debe ser ante todo el símbolo de la 
simplicidad, de pobreza, un vestido humilde, sin decoración. Raparse el 
cráneo refleja el mismo símbolo. Tener una vida simple es muy importante, 
sobre todo en lo que concierne a la ropa, la comida, la manera de arreglar 
su casa,...

Si alguien hace regalos, de acuerdo; pero no es necesario comprar dema-
siado ni desear. Por el contrario, es esencial arreglar y limpiar bien cada 
día nuestro entorno.

Los muros de mi habitación están un poco sucios, gris, no es necesario 
repintarlos. ¡Tienen el color del kesa, es muy bello! El monje zen debe 
dirigirse siempre hacia la verdadera Vía. Los que buscan la verdad deben 
comprender la simplicidad. Llevar una vida pobre es mejor. Vivir de una 
manera rica es peligroso. Desde que llegué a París he prestado mucha 
atención a esto; primero continuar el simple zazen.



39
el libro del kesa

Creer en la esencia del maestro

Originalmente el plano de la ciudad de Kyoto era igual al kesa.

Hay también kesa de 11, 13 bandas (kesa ordinarios) también de 15, 17, 
19 bandas (kesa de categoría media), luego de 21, 23, 25 bandas (kesa de 
maestro).

Pero ante todo, el kesa representa el símbolo de la simplicidad, de la 
verdadera Vía, de la verdad auténtica. Es la vida eterna, la luz infinita, el 
verdadero símbolo del amor universal.

El Cristo creía en Dios que significa la verdad auténtica. Su discípulo, Pablo, 
creía en Cristo. De la misma manera, los discípulos de Dogen se refieren 
siempre a Dogen y yo a Kodo Sawaki... Todos estos patriarcas tienen la 
misma fuente, Buda, Dios, es en ella en la que hay que creer.. Pero Buda 
¿en qué creía?

Los sutras relatan: «No soy perfecto ni completo. No es posible ser perfecto. 
El discípulo debe creer en la esencia del maestro, en lo que busca». El Buda 
Shakyamuni, dándole el shiho a Mahakashyapa, le pide creer en el kesa. 
Hay que morir pero la enseñanza se trasmite. El kesa existe, no es como 
la estatua de Buda. Nunca el Buda Shakyamuni pidió respetar su estatua. 

Pero hacéis sampai delante de esta estatua, raihai, esto tiene un profundo 
significado. En realidad, durante la ceremonia no me prosterno para esa 
estatua si no que hago sampai para todos los Budas vivientes que están 
en este dojo y acaban de terminar zazen. Haciendo raihai todos juntos, 
discípulos y maestro, nuestro propio ego y el de los otros se armonizan y 
se vuelven unidad.

El kesa en sí mismo no es material. Es el símbolo de la vida, de la verdad 
cósmica. Pero cada uno es diferente. Pienso que la verdad que buscáis no 
es idéntica para cada persona.



40
el libro del kesa

El verdadero maestro, la verdadera enseñanza es necesaria. Si llegáis a ser 
mis discípulos debéis comprender el satori que no puede ser expresado 
por el lenguaje. No se trata solamente de comprender sino de realizar, de 
practicar la Vía en la vida cotidiana.

En la época moderna, a menudo, ¡con lo único que se practica es con la 
boca! Debéis actuar según la verdadera enseñanza que no puede ser expre-
sada por el lenguaje. Ese es el satori. Practicar lo invisible, aquello que es 
imposible de explicar con palabras. Es zazen, la significación del kesa. A 
través de zazen, a través del kesa.



41
el libro del kesa

¿Cuándo vestir el kesa?

En los templos japoneses, la regla trasmitida dice que cuando un discípu-
lo entra en la habitación del maestro lleva el gran kesa de siete o nueve 
bandas. Y especialmente cuando el maestro viste el kesa, el discípulo debe 
hacer lo mismo.

Me gustaría siempre ponerme un gran kesa cuando hago zazen. ¡Pero 
entonces todos mis discípulos deberían ponérselo! Incluso si llevo sola-
mente un rakusu es mejor para vosotros poner un gran kesa.

Los discípulos que visten el gran kesa pueden sentarse en la parte del dojo 
cercana al maestro y hay que cederles el sitio. Es el respeto por el kesa, 
no por el discípulo. Durante la ceremonia, es importante que las personas 
vestidas con un gran kesa estén en las primeras filas, lo más cerca de Buda, 
después los que tienen un rakusu, después los kolomo negros, después las 
personas con ropa civil. Los discípulos vestidos con un gran kesa deben 
proteger al maestro. Esta ha sido la regla trasmitida hasta hoy, en todos 
los templos soto del Japón.

Cuando el kyosakuman debe dar el kyosaku a un discípulo que lleva el kesa, 
sólo golpea sobre el lado derecho. No es posible golpear al kesa. Si queréis 
recibirlo de los dos lados, es necesario que antes retiréis la esquina del 
kesa que cae por detrás del hombro izquierdo. Si la persona lo olvida, el 
kyosakuman debe hacerlo. La regla que se refiere al kesa es muy estricta.

«Hay tres tipos de kesa básicos, el de 5 bandas, de siete y de 
nueve. Más allá de kujo e, el kesa de nueve bandas existen los 
de 11, 13, 15, 17, 19 bandas, después los kesa de gran clase a 
21, 23, 25 bandas.

Pero durante la educación, para el discípulo, los tres primeros 
son suficientes, los otros están reservados al maestro. Durante 



42
el libro del kesa

el trabajo, el samu, o las compras o los viajes el monje debe 
llevar el de cinco bandas, el gojo e».

En la época moderna es a menudo más práctico llevar el rakusu. Si se 
fuma, o si se bebe whisky, si se come carne, si se cocina o se corta madera, 
se asiste a una fiesta o se va al baño, hay que quitarlo. Pero durante un 
desplazamiento, a lo largo del viaje, es posible llevarlo.

«Los monjes que visitan a otros religiosos o que hacen cere-
monias deben llevar el kesa de siete bandas, el shichijo e. Para 
enseñar el zazen, el responsable del dojo o el kyosakuman 
pueden poner el gran kesa de nueve bandas».

Cuando se está solo en la habitación se puede llevar el kesa de cinco ban-
das pero no hay que olvidar quitarlo al ir al baño, o al hacer la cocina, o 
durante los masajes. Si se va a un palacio o a la casa de un responsable 
político, hay que llevar el gran kesa de nueve bandas o más.

En la época moderna todas estas reglas no son tan importantes. Dogen 
describe el método tradicional.

Incluso en Japón, los monjes no siguen del todo estas reglas. Pero en algu-
nos templos como en Eihei-ji éstas son muy respetadas.

«En verano, cuando hace calor se puede llevar el kesa de cinco 
bandas o el rakusu. En invierno, cuando hace frío es posible 
suponer varios kesa. Por ejemplo el kesa de cinco bandas, des-
pués el de siete e incluso un tercero si hace mucho frío».

A menudo el Buda Shakyamuni, relatan los sutras, llevaba al atardecer dos 
kesas, después a medianoche, pedía a Ananda que fuera a buscar el gran 
kesa. En el Himalaya, hace mucho frío. Es posible cubrirse la cabeza con 
el kesa.

Bodhidharma, nacido en Ceylán, no estaba acostumbrado al frío cuando 
llegó a China. Pero en el dojo de París no es necesario actuar así. En China, 
en Japón y en Francia, las condiciones climáticas son muy diferentes. En 
los dojos, en Europa, la temperatura es a menudo muy alta. Un solo kesa 
es suficiente, además es posible llevar debajo del kolomo una camiseta, 



43
el libro del kesa

un chaleco o un jersey de lana. ¡Algunos llevan incluso llevan un abrigo 
debajo del kolomo!

El kesa no es sólo importante para el frío. Pero hay que comprender las 
reglas tradicionales y siempre que sea posible seguirlas.

En India, en la época de Buda, sólo se llevaba los tres kesa. En China, se 
introdujo la posibilidad de llevar una camiseta bajo el kolomo negro, des-
pués el kesa. Las costumbres en la ropa cambian pero no el kesa.

El kesa es un símbolo de respeto, el símbolo del monje. A lo largo de este 
capítulo Dogen habla en profundidad de la filosofía del kesa, después del 
método para llevarlo, para lavarlo, la costura, su calidad, su color, sus 
medidas.

En los que se refiere al método para vestirlo, debo mostrarlo.

«De forma general el kesa debe pasar por debajo el brazo dere-
cho y por encima del hombro izquierdo. El maestro puede lle-
varlo sobre los dos hombros, sólo durante las ordenaciones».



44
el libro del kesa

Seguir la verdadera enseñanza

«El verdadero Zen de Buda comenzó en India. Todos los antiguos 
maestros y patriarcas, todos cortaban sus propias opiniones, su 
visión limitada por los prejuicios sociales, el sentido común, y 
seguían la verdadera enseñanza trasmitida».

Si se tienen dudas sobre la verdadera enseñanza del maestro, entonces, se 
quiere seguir las opiniones personales y transformar el verdadero color y 
el método para coser el kesa. Algunos querían hacerlos violetas o verdes,... 

¡Incluso mi kesa verde no es verdaderamente verde!

Se quiere cambiar la posición de las cintas de atar, so pretexto de que la 
manera tradicional no es muy práctica. Se quiere decorar el kesa,...

Hasta hoy, he enseñado y trasmitido el kesa a mis discípulos. Les he dado 
el verdadero libro trasmitido sobre el kesa y esta trasmisión se perpetúa, 
sin cambiar. Muchas jóvenes cosen el kesa, pero siempre me preguntan 
para escoger los colores. De esta forma no hay errores.

Zazen y el kesa son idénticos. «Si pensáis que la postura no es muy con-
fortable (un profesor de yoga me ha enseñado una mejor,...) entonces hay 
que cambiar». Esto no es la verdadera trasmisión.

Un discípulo me decía un día: «!Entrar el mentón y estirar la nuca no es 
práctico. Mirad las estatuas de buda, tienen un poco inclinada la cabeza!». 
Las estatuas son erróneas.

Otro me decía también: «Estirar demasiado la columna vertebral es un poco 
difícil para algunas personas mayores o enfermas. ¡Un poco inclinada es 
mejor!».

No estoy de acuerdo. Crear opiniones, categorías personales no es posible. 
Hay que seguir exactamente al verdadero maestro y el verdadero dharma 
trasmitido.



45
el libro del kesa

Algunos piensan respecto al kesa: «Sensei no conoce el verdadero método», 
y se quiere invitar a otro maestro. Esto no es necesario.

«Sensei no habla francés, un maestro que hablara francés sería más claro». 
Se quiere cambiar constantemente de maestro y así hasta la muerte, no 
se comprende y no se llega a ninguna parte. Nos llenamos de dudas y nos 
equivocamos.

He recibido el maravilloso método trasmitido del kesa de mi maestro Kodo 
Sawaki. Por supuesto para cortarlo y coserlo no soy muy hábil. Pero he 
enseñado exactamente este verdadero método.

Es muy curioso. No conozco el francés pero he trasmitido completamente 
el verdadero Zen. Esto es el Zen: seguir exactamente sin ninguna duda. Pero 
aquellos que tienen dudas creadas por un ego fuerte están equivocados. 
Quieren decorar, cambiar la manera tradicional de poner las ataduras o 
piensan que esta enseñanza es errónea o está superada y hay que corre-
girla.

Explicándolo sólo verbalmente podría haber errores, pero he dado el ver-
dadero libro trasmitido. En Japón los monjes de Eihei-ji encuentran más 
bellos los kesas cosidos por los franceses que los hechos por los japoneses. 
Es verdad, son mejores.

El mundo de Buda no es limitado sino infinito.

«La enseñanza del budismo hinayana y mahayana y sus prác-
ticas son a menudo imposibles de comprender por el buen 
sentido social. En China, algunas sectas búdicas no siguieron 
el verdadero kesa indio trasmitido, lo cambiaron en relación 
a su propia opinión y crearon así una nueva moda. Pensaron: 
este kesa es verdadero y más práctico que el kesa trasmitido».

Es un error. Cambiar las cintas de atar o hacer decoraciones con la ayuda 
de las anillas no es exacto. Dogen era muy severo en relación a las reglas 
del kesa. Un verdadero rakusu no tiene anillas. Si queréis estudiar el Zen 
y practicar, protejer el verdadero kesa trasmitido, no hay que deformar 
siguiendo la moda moderna.



46
el libro del kesa

¿Qué es el verdadero kesa trasmitido?

«De Bodhidharma a Eno, de patriarca en patriarca, fue tras-
mitido exactamente de maestro a discípulo, sin interrupción, 
incluso durante el espacio de una generación: el verdadero 
kesa es trasmitido verdaderamente con el shiho. Es el hilo 
del Zen. No es sólo unvestido. El kesa mismo es zazen y a la 
inversa. Zazen y el kesa están en unidad. Los kesa que siguieron 
la nueva moda en la época de Tao-Hsian no son el verdadero 
kesa trasmitido. Tampoco aquellos fabricados con una anilla».

En China según las sectas, el kesa cambia. La secta Ritsu no ha hecho más 
que seguir los preceptos fundados por Do Sen en la dinastía de los T´ang. 
Esta enseñanza fue trasmitida al Japón por el maestro Ganjin en el año 
754. Ganjin era ciego. Su estatua fue traída a París para una exposición, 
porque el embajador pensaba que Ganjin era muy famoso. Ganjin, ciego, 
venido del Japón se hizo famoso en Francia por esta exposición y por su 
estatua, más hermosa que la de Dogen,... El verdadero intercambio Oriente-
Occidente es difícil. Los políticos no conocen la verdadera religión. Sólo 
les gustan las pinturas, las esculturas, las antigüedades. De estas cosas 
nacen los errores.

Pero el kesa que viste no es verdadero. Esta secta había trasformado el 
verdadero kesa. Dogen lo criticó. Por esto el kesa de los monjes japoneses es 
complicado y a partir de esta secta, se comete errores. En Japón el Shingon 
sigue esta clase de kesa. Pero los verdaderos monjes lo abandonaron para 
seguir el verdadero kesa trasmitido desde Buda.



47
el libro del kesa

Profundo significado del kesa

El kesa tiene un significado muy profundo. Si se corta un vestido, su lon-
gitud, su altura varían según la talla de cada uno, con exactitud. Si es 
demasiado largo no está bien. Para el kesa, un centímetro de más no es 
muy importante. Pero la regla de las proporciones del ensamble es esen-
cial. Se mide en referencia al codo del brazo. La altura del kesa debe tener 
aproximadamente tres codos, la longitud cinco y los dos lados deben ser 
rigurosamente iguales. El color también es muy importante. En la época 
moderna se utiliza el azul, el verde,... De acuerdo, pero escoger siempre un 
color apagado y no un color de los corrientes.

Limitado pero ilimitado.

Lo mismo para la calidad. La secta Ritsu pretendía que sólo se podía uti-
lizar el algodón.

Es posible utilizarlo todo, desde el lino al algodón, la lana, la seda, los teji-
dos artificiales,... Pero los mejores tejidos para coser un kesa son aquellos 
que son desechados, que no se utilizan.

El maestro Jiun, perteneciendo a la secta Ritsu y Shingon, siguió el kesa 
de Dogen y fue excomulgado porque retiró la anilla del kesa. Llegó a ser 
muy famoso y un gran monje en la historia del budismo japonés.

Dogen, Shinran y Jiun fueron considerados entre los más grandes monjes.

De todas maneras Dogen escribió: «El kesa es una protección, una defensa, 
un amuleto, un talismán, el mejor, el mejor de los talismanes: es el gran 
satori, el más elevado de todos.»

A nokutara san mya ku san bodai. El kesa y zazen están en unidad. El kesa 
significa lo infinito, la eternidad.

Dai sai gedapuku, ¡Oh gran hábito del satori!



48
el libro del kesa

Muso: mu, no; so, aspecto. Muso: no aspecto.

He explicado ya que el kesa no es cuantitativo ni cualitativo. Tiene un 
color, pero éste no es un verdadero color. No tiene límite.

Nuestra civilización occidental, nuestra educación, siempre quiere limi-
tarlo todo. Tesis, antítesis, síntesis. Hace categorías. Por ejemplo: esto es 
rojo, amarillo, azul,...

Para el kesa esto no es posible. Su color no es ni rojo, ni blanco, ni negro, 
ni azul. Particular, siempre oscuro, es ilimitado.

El hábito de Bodhidharma estaba hecho de una mezcla oscura de verde y 
negro.

¿Qué color escoger para el kesa? ¿Qué dimensiones?

Cada uno es diferente. El kesa es tan amplio que se vuelve infinito, muso, 
sin forma, pero no obstante tiene una forma rigurosa. Lo mismo para la 
calidad. Sobre la cama, en mi habitación, hay una manta que me dio una 
mujer, es un kesa de lana. Incluso cuando duermo, llevo el kesa.

Muso fukuden e. La postura de zazen también es infinita.



49
el libro del kesa

El kesa original

«Trasmitido de Buda en Buda, de patriarca en patriarca, sus 
méritos aparecen sin duda alguna. Este kesa trasmitido con-
tinúa exactamente hasta ahora. Aunque el kesa de Buda, el 
que fue entregado a Mahakashyapa y después a Ananda, no 
existe ya materialmente, los discípulos de Ananda hicieron 
otros idénticos y respetaron color, forma y calidad muy exac-
tamente».

Hasta Eno, el kesa de Buda fue trasmitido directamente pasando por 
Bodhidharma y el Maestro Konin. Fue guardado e incluso protegido por 
los emperadores. Pero poco a poco se ha deshilachado, ha sido remendado 
y al final se ha convertido en polvo.

El otro día alguien me preguntó: «¿El verdadero kesa de Bodhidharma y de 
Eno existe aún en nuestros días?». Materialmente no es posible. Cuando 
estuve en Eihei-ji he visto una caja donde está escrito Fuyo Do kan: con-
tiene el kesa que el maestro Nyojo trasmitió al maestro Dogen, que lo 
trajo al Japón. Es un tesoro nacional. Abrí la caja, en el interior no había 
más que restos de kesa. No estaba vacía, pero sí totalmente reducido 
a polvo. Después de novecientos años el kesa original ha desaparecido 
completamente. Pero otra caja contiene kesa idénticos, hechos según la 
trasmisión. Pasa lo mismo con las células de nuestro cuerpo. Cambian sin 
cesar. Cada año nuestro cuerpo se trasforma. Sus células originales no son 
ya las mismas y cada año son diferentes. Sin embargo nuestro ego existe, 
y cambiamos todo el tiempo.



50
el libro del kesa



51
el libro del kesa



52
el libro del kesa

Kesa, hábito de eternidad

Dogen también escribió:

«El verdadero kesa de la trasmisión existe aquí y ahora, y todos 
juntos lo preservamos. El kesa de Buda y de Bodhidharma se 
trasmite durante el shiho y se protege exactamente. Así es 
el verdadero maestro. Si se quiere hacer un kesa, debemos 
siempre seguir las verdaderas reglas de la trasmisión, para el 
color, las dimensiones, la calidad. Debemos seguir el método 
trasmitido por todos los maestros, los sabios, los bodhisattvas, 
los dioses».

Después Dogen escribe una frase que caligrafío a menudo en el dorso de 
los rakusu.

«Hemos nacido durante la misión de este dharma. Por eso 
tenemos la ocasión de recubrir nuestro cuerpo de este autén-
tico kesa. Y aunque sólo lo revistamos durante un momento, 
o si lo tocamos, muy grandes méritos aparecerán o nacerán 
en el futuro. También este auténtico kesa de la trasmisión es 
un amuleto, un talismán absoluto, para sí mismo. Es el más 
grande de los satori, el más elevado de todos».

Aunque sólo se vista un momento, si se toca este kesa, si lo ponemos sobre 
la cabeza, lo vestimos para la eternidad. Es el vestido de la eternidad.

En Japón existen numerosas clases de amuletos o de talismanes: pequeñas 
estatuas de Buda, sobres que contienen mantras que se venden en los 
templos. La gente se protege con la ayuda de estos talismanes, llevándolos 
puestos o en un bolso de mano o bien atados en el retrovisor del coche. 
Esto tiene la misma fuerza que la cruz de Cristo. Pero como dice Dogen, 
el kesa es el más grande, el infinito, el talismán absoluto para proteger 
nuestro cuerpo y nuestro espíritu. Es eterno.



53
el libro del kesa

Kesa y sabiduría genética pasada

He aquí una frase de Dogen con una forma muy antigua:

«Igual que al teñir un vestido, el tinte de una frase o de un 
poema sobre el Zen se convierten en grano de iluminación 
eterna (mugeko) para el cuerpo y el espíritu1»

Estas palabras sobre el Zen atañen a la gran sabiduría, el más grande satori, 
la más alta verdad. De la misma forma, cuando teñimos un dharma o una 
buena acción, se transforma entonces en un grano de iluminación eterna 
y finalmente se vuelve la más alta verdad, el satori más elevado.

«El espíritu y la conciencia aparecen o desaparecen en un ins-
tante. Es musho ju, no estancarse, no permanecer. Pero los 
méritos de nuestra práctica, ciertamente, son semillas enrai-
zadas que brotan, y los méritos aparecerán».

El kesa no es ni un medio, ni un método, ni una técnica o una herramien-
ta. No es ni un medio, ni una ausencia de medio, ni algo que existe o que 
permanece, ni algo que no existe o que no permanece.

Tal es la palabra trasmitida de Buda en Buda. Para el que ha recibido y 
preservado el kesa, los méritos aparecen a ciencia cierta en el futuro. El 
hecho de preservar y proteger el kesa hace alcanzar estos méritos. Aquel 
que no tiene una buena herencia genética, después de una o dos vidas, 
no podrá aproximarse al kesa en el mundo presente y futuro, ni incluso 
en la eternidad. No tendrá la ocasión de vestirlo y no podrá ni estudiarlo, 
ni comprenderlo.

1.- Como la función del tinte es trasformar el color, el poema de Dogen impregna el 
cuerpo y el espíritu.



54
el libro del kesa

En la época de Dogen, en China o en Japón se podía vestir el kesa. En 
Europa sólo pueden llevarlo mis discípulos. En China, en la época moderna, 
esto no es posible.

«Llevar el kesa no está reservado a una clase aristocrática y 
prohibida a los pobres, ni reservado a las gentes inteligentes 
y prohibida a los idiotas. Todo el mundo lo puede vestir. Está 
más allá, ilimitado y sólo depende de un buen karma. Entonces 
agradezcamos y alegrémonos de este buen karma pasado. Y si 
no dudamos, inconscientemente, naturalmente, automática-
mente, virtudes y efectos excelentes nacerán muy exactamente 
en el futuro».

Siempre Dogen, y yo mismo, durante zazen hablamos de mushotoku. En el 
Shobogenzo, el «Kesa Kudoku» trata de los méritos del kesa, el «Bendowa» 
de los méritos de zazen.

Debéis creer que estos méritos aparecerán. Y si alguno todavía no ha 
recibido el kesa, por favor, esperad obtenerlo. En vuestra vida, una semilla 
del kesa será de esta manera plantada. Por favor, que vuestra práctica se 
realice rápidamente y que esta semilla arraigue.

«Si alguien siente una contradicción o algo que le perturbe con 
respecto al kesa, no puede ni recibirlo ni protegerlo. Que sienta 
vergüenza y se confiese a todos los budas y a los tres tesoros 
(Buda, dharma, shanga). Seguramente, en el futuro gentes de 
otros países esperarán y desearán recibir la trasmisión y la 
intimidad del kesa y del dharma».

Dogen seguramente tuvo la intuición de que los europeos, los franceses, 
recibirían la semilla del Zen. Cuando llegué a París, mi primera conferencia 
en la calle Feydeau, tenía por tema el kesa. Algunos se fueron muy impre-
sionados y continuaron zazen hasta hoy. No se trata por supuesto de un 
milagro, sino del resultado de un buen pasado, de un buen karma genético.

«Sin duda alguna las gentes de otros países, si no pueden reci-
bir la trasmisión del kesa, sin duda alguna sentirán vergüenza, 
estarán tristes y lo lamentarán».



55
el libro del kesa

«Afortunadamente, muy afortunadamente, hemos podido reci-
bir la verdadera trasmisión del kesa de zazen, desde el Buda 
Shakyamuni y de patriarca en patriarca. Esto tiene que ver con 
la potencia y la virtud de los grandes méritos de hannya, la 
sabiduría genética pasada».

Aquí Dogen emplea kanji muy fuertes, con un sentido muy profundo. 
Critica a las malas gentes y a los demonios:

«En la era Nejo o en la época de crisis de la humanidad, en el 
fin del dharma, la mayoría de las gentes no sentirán vergüenza 
de no conocer la verdadera trasmisión del kesa y si alguno la 
posee será criticado. Actitud infernal que a buen seguro les 
conducirá al infortunio».

«Si vestís el kesa, esto no proviene únicamente del hecho de 
vuestro buen karma pasado.  Ahora respetad la verdadera Vía 
del Buda y haced zazen. De esta forma podéis vestir y proteger 
el kesa».

Esto es muy importante. Incluso con un buen karma genético, si no prac-
ticáis zazen, no podréis vestir y proteger el kesa.

«Todos los Budas y patriarcas profesaron un total respeto al 
kesa. Creyeron completamente y lo respetaron totalmente. 
Delante del verdadero kesa trasmitido todos hicieron sampai. 
Tal es el verdadero bushinari.



56
el libro del kesa

Los once nombres del kesa

«Existen once clases de nombres para designar al kesa.
1.- El kesa es el cuerpo de Buda.
2.- El kesa es el espíritu de Buda.
3.- Gedatsu puku, el vestido del satori.
4.- Fukuden e, el vestido del campo feliz».

En China o en Japón, en otoño se recolectan los granos de arroz sembrados 
en los campos. Si vestís el kesa, la felicidad llega. Yo he hecho la experien-
cia. Es una protección contra los accidentes. E incluso si no tenéis dinero, 
podréis comer y vivir.

«5.- Muso e, el vestido de la no forma, del infinito».

En el Kongokyo, el Sutra del Diamante, encontramos a menudo el kanji 
muso.

«6.- Mujo e, el vestido más elevado».

Hace aproximadamente treinta años, llevaba una vida muy difícil. Kodo 
Sawaki me dio su rakusu, sobre el que estaba escrito el sutra del Daimorio: 
el sutra de la vida infinita.

«El verdadero vestido trasmitido es maravilloso, podéis vestirlo inconscien-
temente, naturalmente, automáticamente».

Creí verdaderamente en este rakusu y continué zazen pensando que segu-
ramente en el futuro mi vida se volvería maravillosa. Conservo este rakusu 
en mi habitación. Es un recuerdo impresionante.

«7.- Ninniku e, el vestido de la paciencia».

Si se viste el kesa y aunque a menudo nos encolericemos, enseguida la cólera 
se apacigua. Pues el kesa incita a la reflexión y la sabiduría aparece.



57
el libro del kesa

Si no se cree verdaderamente en el kesa, incluso continuando zazen, no 
se llega a ser muy feliz.

Incluso personas muy honradas y que continúan zazen, no pueden cambiar 
mucho su karma puesto que no han vestido el kesa. Si lo llevan, entonces 
el ego desaparece, e, inconscientemente, naturalmente, automáticamente, 
el espíritu se suaviza.

«8.- Nyorai e, el vestido de Buda».

De la protección contra todos los demonios, los accidentes.

«9.- Daiji daihi e, el vestido de la gran compasión».

Si se viste el kesa, inconscientemente, naturalmente, automáticamente, 
nuestro espíritu se llena de una gran compasión.

«10.- Shodo e, el vestido de la victoria».

Vestir el kesa significa obtener la más alta victoria. La vida se vuelve más 
elevada que la de un ministro o un emperador. Es la verdadera victoria 
espiritual.

«11.- A nokutara san myaku san bodai, el vestido del más alto 
satori».

Idéntico a zazen.

Existen así, once nombres de una profunda significación para designar al 
kesa. Cada mañana lo ponemos sobre la cabeza. Sin duda alguna grandes 
méritos nacerán en el futuro.

No vestimos el kesa solamente para nuestro propio ego. Esto influencia a 
los otros que pueden, por el intermedio del vestido que nosotros llevamos, 
obtener la verdadera felicidad. De esta forma el kesa puede ayudar en los 
sufrimientos de los demás.

Pero no hay que cambiar ni la forma, ni el color, ni la manera tradicional de 
coser el kesa. Sin preocuparse de las propias opiniones, hay que seguir muy 
exactamente la trasmisión. Si queréis coser el kesa seguid precisamente la 
enseñanza del verdadero maestro.



58
el libro del kesa

El funzo e

¿Qué se debe emplear para hacer un kesa? ¿Algodón, lino, seda, lana,...? 
Para cada país es diferente. Siempre que sea posible emplead lino, algodón 
o seda. Los tejidos sintéticos hacen ruido en el dojo.

El maestro Dogen insiste siempre sobre el hecho de que no hay que esco-
ger. Todos los Budas y Patriarcas se han servido de tejidos a los que no 
estaban apegados.

Funzo e: fun, caca; zo, limpiar. Esa es la cualidad más alta del kesa.

Dogen habla de diez clases de funzo e:

1.- Aquellos hechos a partir de tejidos que han sido quemados.

2.- El tejido que ha sido comido por las vacas. En India las vacas son 
muy respetadas.

3.- El tejido mordido por las ratas.

4.- El tejido que ha servido para envolver a los muertos, las mortajas. 
En India cuando alguien muere, el cuerpo se desnuda y se envuel-
ve en una mortaja. En la época de Buda se llevaban los muertos al 
bosque. Los cuerpos eran enseguida devorados por los animales, sólo 
quedaban las mortajas.

5.- Los tejidos que han servido para la menstruación de las mujeres. 
Por supuesto es necesario lavarlos bien antes.

6.- Las sábanas que han servido para el parto de una mujer. El tejido 
más sucio puede volverse el kesa. El peor, aquel por el que no se tiene 
ningún apego, se transforma en el tejido más noble, el más elevado.

7.- Los tejidos encontrados en los cementerios.

8.- Las telas ofrendadas en las tumbas o los santuarios.

9.- Los vestidos tirados por los gobernadores. En India, constantemen-
te, los emperadores cambiaban de vestimentas.



59
el libro del kesa

10.- Los tejidos que sirvieron en las ceremonias funerarias.

En nuestros días, no vale la pena imitar lo que nos relatan los sutras. Hay 
que comprender el espíritu que de esto se deduce y el sentido original del 
funzo e.

La peor de las telas puede ser empleada. Hay que lavarla, después teñirla, 
cortarla y coserla. De esta manera se obtiene el funzo e, el kesa de más 
valor.

No hay que llevar ni coser el kesa para nuestro ego, para sí mismo, para 
su propio provecho, sino para la verdadera Vía, con un espíritu mushotoku. 
De esta manera, los méritos llegan muy precisamente.

«Cuando se cose el kesa, no hay que cambiar el método tra-
dicional por sus opiniones personales y para su provecho. No 
importa qué tejido puede ser empleado para hacer un kesa. 
Pero se debe seguir la verdadera trasmisión, la verdadera ense-
ñanza».
«Es erróneo creer que el algodón es más puro que la seda 
natural, escoger solamente la seda porque es más bella que el 
algodón».

El espíritu debe ser siempre mushotoku. Utilizad algodón, seda o lino. 
No hay que seleccionar con nuestro propio ego. El más alto kesa: funzo 
e. Harapos, vestidos rasgados por las ratas, los vestidos de los muertos 
amontonados en los bosques, o las mortajas; como ésas, de color blanco, 
utilizadas aún en Japón para recubrir el cuerpo de los muertos. Algunas 
veces, después de que el cuerpo ha sido quemado, se recoge la mortaja. 
Un monje caligrafía en él un sutra como el del Hannya Shingyo y recita un 
mantra. Se puede utilizar todo para fabricar un kesa, toda clase de tejidos. 
Después de haberlos limpiado y desinfectado se vuelven completamente 
puros. Se tiñen, se cosen y así se fabrica un funzo e, el kesa más elevado.

En lo más profundo de las montañas del Himalaya, había un lago muy 
grande, profundo, infinito, donde el agua era completamente pura. Shuna 
Shami lavó el kesa funzo en este lago. En ese momento, el gran rey de los 
dragones, mirando el cielo, se quedó admirado, respetuoso e impresionado. 
Sonrió, hizo caer una lluvia de bellas flores e hizo sampai.



60
el libro del kesa

De esta manera los peores vestidos se vuelven los kesa más respetables, 
los tejidos más sucios, los más puros, los más idiotas, aquellos que tienen 
los peores bonno, los más grandes monjes. Es una filosofía muy profunda.

Pero algunos sacan en conclusión que hay que tener grandes bonno y 
volverse las peores personas: ser obseso sexual, llevarse a las chicas en la 
sesshin. Es un gran error. No puedo utilizar tales personas que se compor-
tan como perros. Tampoco puedo emplearlas para coser el kesa. No hay que 
equivocarse de dirección, de Vía. Si se hace zazen y se viste el kesa para la 
Vía, con un espíritu mushotoku, rápidamente los bonno, los cuerpos más 
sucios se vuelven los kesa más elevados, el espíritu más santo.

«En el Budismo hinayana, ciertos maestros piensan que la seda 
es lo mejor que hay para coser el kesa. Es erróneo. Los adeptos 
del mahayana deben reírse de una opinión como esa».

Incluso si se os dice: este vestido es de seda o de algodón, mirándolo 
solamente, no se puede verdaderamente estar seguro. Aunque sea posible 
utilizar cualquier materia, el funzo e no es ni de algodón, ni de seda, ni de 
lino, ni de fibra artificial, ni siquiera una mezcla.

También, zazen, es shikantaza. Aunque existen numerosas clases de pos-
turas de zazen, el zazen de Buda es shikantaza. Diferente pero idéntico. 
Aunque los colores, las materias, los tamaños de los kesa sean diferentes, 
es funzo, shikantaza. Ya sea el cuerpo joven o viejo, sucio o limpio, delga-
do o grueso, es funzo, shikantaza. Cuando se hace zazen todo el mundo 
es igual. Siguiendo la verdadera Vía, sin meta, mushotoku, continuando 
solamente zazen, uno se vuelve shikantaza.

Para confeccionar un kesa, se puede utilizar todo si no se está apegado a 
ello. Sin embargo, los vestidos demasiado usados no se pueden emplear, ni 
aquellos que tienen demasiados colores o están demasiados sucios.

Para el espíritu es lo mismo. Siempre miente o decora. Es funzo, los hara-
pos. Haciendo zazen, aunque no estéis muy concentrados en mi kusen y 
durmáis o penséis en otra cosa, por vuestra postura de zazen os volvéis 
shikantaza, Si aparecen olas en vuestro espíritu, como en la orilla, se 
rompen contra las rocas y se trasforman en espuma bajo el claro de luna. 
Durante zazen, los peores bonno se vuelven la luz de la luna. Es funzo, los 
harapos del hombre.



61
el libro del kesa

Todo es funzo: el algodón viene de una planta, la seda, de los insectos, el 
nylon, del petróleo o de la madera, del carbón,... Incluso un maravilloso 
kesa en oro o en plata, en perlas, es la realización de funzo.

Si un calzoncillo se vuelven un kesa, ya no es un calzoncillo, ni un calzon-
cillo ni una braga.

Durante zazen no hay ni hombre, ni mujer, ni señora, ni viejo, ni joven, ni 
prisionero, ni gobernador, ni ministro. Es shikantaza, solamente shikantaza.

Podéis seguramente comprender. Debéis atrapar lo imposible de explicar 
por las palabras o el lenguaje. Es el satori.

De la misma manera que unos calzoncillos convertidos en kesa ya no son 
unos calzoncillos, un preso que hace zazen se vuelve Buda. Es funzo.

«Algunos monjes le preguntaron al anciano Buda (Eno, el 
sexto patriarca):
–Cuando recibió el kesa del maestro Konin, en el monte Obei, 
a medianoche: ¿El kesa era de algodón o de seda?
–No era de algodón, ni de seda, respondió Eno».

Así debemos comprender. El kesa no es de un género, no es ni de seda, 
ni de algodón, pero sí una enseñanza muy profunda de la Vía de Buda, el 
secreto absoluto.

Los comentarios son muy importantes. Debéis comprender la relación entre 
funzo y shikantaza.

«Los sutras relatan que cuando el tercer patriarca después de 
Mahakashyapa y Ananda nació, estaba vestido con un kesa».

Es posible. Kodo Sawaki explica en sus comentarios que cuando un bebé 
nace de pie, es como si llevara un kesa2.

Kodo Sawaki repetía siempre que vestir el gran kesa, hacer zazen, raparse 
el cráneo representan la más grande felicidad, la más grande victoria de 
nuestra vida.

2- Pasa cuando, al nacer, la placenta sale al mismo tiempo que el bebé y lo cubre. 
De ahí la expresión «nacer de pie», algo que desde siempre es signo de buen augurio.



62
el libro del kesa

Kesa y estado de espíritu

En la vida cotidiana cuando cambiamos de entorno, nuestro espíritu se 
transforma en función de la atmósfera que encontramos. Después de haber 
ido al café, si venís a este dojo, rápidamente, vuestro espíritu ya no es el 
mismo.

«Hoy, recibiendo la ordenación y el kesa del maestro, con-
virtiéndome en monje o monja; rápidamente, nos quitamos 
nuestra ropa social para vestir el kesa. El kesa no es un tejido, 
ni seda, algodón o lino».

Cambiar de vestido o de medio modifica el cuerpo y el espíritu. Llevar 
vestidos limpios influeye en la persona. Por eso, llevar un hábito de color 
rojo o violeta no actúa de la misma manera sobre el cuerpo y el espíritu 
que un vestido blanco o negro.

E, inversamente, si nuestro espíritu cambia, nuestro entorno se transforma. 
Vestir el kesa en este dojo modifica completamente el entorno. Esto no 
puede explicarse en palabras.

Practicando zazen, rápidamente nuestro espíritu cambia y encuentra la 
condición normal. Si estáis ansiosos o tenéis miedo, si entráis en este 
dojo y hacéis zazen, el mundo entero se vuelve diferente. Pero a menudo 
nuestro espíritu está oscurecido y cegado y no podemos darnos cuenta. 
Sin embargo muy exactamente nuestro cuerpo y nuestro espíritu cambian. 
Tal es el mérito del kesa y de zazen. Esto mismo es el satori.

«En la época de Buda, para muchos la vida era difícil. Pero 
entonces las personas en dificultad visitaban al Buda, rápida-
mente sus cabellos caían y se encontraban revestidos por el 
kesa».



63
el libro del kesa

Aunque estaba muy ocupado, el Buda recibía a las personas presentadas 
por sus discípulos. Les daba la bienvenida e inconscientemente, natural-
mente, automáticamente perdían sus cabellos y se encontraban revestidos 
por el kesa.

¿Cuál es la verdadera cualidad de este kesa? ¿Algodón, seda, lino,...? No es 
ni de algodón, ni de seda, ni de lino. Imposible decidir con nuestras propias 
opiniones limitadas. El kesa es infinito.

He aquí una historia relatada en el Sutra del Loto:

«Dos amigos, de los cuales uno era rico y el otro muy pobre, bebían alco-
hol juntos. El pobre, que había bebido mucho, se durmió. El rico debía 
partir, pero sentía que su amigo, su pobre compañero, sufriría mucho. 
Entonces introdujo una piedra preciosa, un diamante, en el bolsillo del 
pobre. Después se fue.

Cuando el pobre despertó, se enfadó al ver que su amigo ya no estaba allí. 
De esta manera vagó siempre, pobre y sufriendo.

Tres años más tarde, encontró de nuevo a este amigo y encolerizado, le dijo:

–«¿Por qué te escapaste? Mi vida fue muy difícil y tu no me has ayudado.

–¿Por qué no utilizaste el diamante que dejé en tu bolsillo?, respondió el rico.

–¡Ah! un diamante... No lo sabía.

Rebuscó en el bolsillo y encontró un bello diamante brillante».

¿Qué significa este koan?

El pobre representa a las gentes ordinarias; el rico, a Buda; el diamante 
deslizado en el bolsillo, el verdadero tesoro espiritual, el dharma.

No se puede comprender el verdadero satori. Deambulamos siempre. Pero 
si se obtiene esta piedra preciosa, es posible comprender: este diamante-
tesoro tiene un valor inestimable.

No es de algodón, ni de seda, ni de lino.

El diamante es un funzo e, un harapo, como el kesa fabricado de tejidos 
usados.



64
el libro del kesa

Otro koan: ¿Cuál es la calidad, el color, la cantidad, la dimensión de los 
kesa de Buda? ¿La calidad, su aspecto son limitados o ilimitados? Muso 
fukuden e. Reflexionad, estudiad profundamente, esto es un gran koan.

«De esta forma, de Buda en Buda, de patriarca en patriarca, 
este verdadero kesa trasmitido no puede ser puesto en duda. 
Es completamente exacto, así se puede comprender.

Si no podemos recibir el kesa trasmitido de un verdadero maes-
tro, nuestro karma no es bueno. Si lo recibimos, es una felicidad 
eterna e infinita».

Si tenéis dudas, un mal karma, no podéis recibirlo. Buscáis lo que es erró-
neo y abandonáis el verdadero dharma. Abandonáis la fuente y buscáis 
las ramas. Es completamente un mal karma. Vais en una Vía opuesta y os 
equivocáis.

«Las personas que entran en la Vía con el espíritu de la Bodhi 
pueden recibir el kesa trasmitido y practicar exactamente el 
verdadero zazen. Así, aquí y ahora, habéis encontrado la verda-
dera Vía que no puede estar en otra parte: hacer zazen y vestir 
el verdadero kesa. Esto certifica que os habéis convertido en 
un discípulo de la trasmisión, un discípulo directo del Buda».

Os es posible ver, estudiar, proteger el verdadero kesa y hacer zazen. Aquí y 
ahora, estáis sentados sobre el zafu. Es la felicidad más grande de la vida. 
Ahora mirad, ved, oíd la conferencia de Buda.

«Vestir el kesa significa: estar iluminado por la iluminación de 
Buda. Esto quiere decir utilizar lo que el Buda ha utilizado. 
Trasmitir directamente el espíritu de Buda significa obtener los 
huesos, la médula, la esencia de Buda.

Estoy cubierto por el kesa sagrado del Buda Shakyamuni. Lo he 
recibido en sucesión directa de Buda».

A través de las estrofas de esta frase es posible reemplazar Buda por Cristo. 
Vestir el kesa significa estar iluminado por Dios o Cristo. Utilizar el objeto 
que ellos han utilizado. Trasmitir directamente el espíritu de Dios o Cristo. 
Es posible que bajo esta forma los europeos comprendan más claramen-



65
el libro del kesa

te. Se puede decir también: «Estar iluminado por la iluminación cósmica, 
utilizar lo que el cosmos utiliza, transmitir directamente el orden cósmico 
fundamental, estar cubierto por el kesa cósmico. He recibido este kesa del 
orden cósmico».

Esta última frase del Kesa Kudoku es muy conocida.

De joven, me impresioné mucho al leerla. Kodo Sawaki la escribió sobre 
uno de mis rakusu.

Esta frase es la conclusión de Dogen sobre el Kesa Kudoku.

El libro contiene también algunos capítulos muy profundos sobre el méto-
do para lavar y coser el kesa. ¿Cómo teñirlo? ¿Cuál es la dimensión, la 
calidad? ¿Cómo vestirlo? El método para protegerlo. Dogen lo explica muy 
profundamente. Es la relación entre la práctica y la filosofía del Zen.



66
el libro del kesa



67
el libro del kesa



68
el libro del kesa

Método para lavar el kesa

En la época moderna y en nuestros días, el método de lavado es diferente. 
Pero mientras sea posible, es importante lavar el kesa uno mismo. Si lo 
hace otro, tiene que ser una monja, un monje o un amigo íntimo.

Antiguamente se utilizaba agua perfumada con los mismos olores que los 
del incienso. Se lo sumergía desplegado en este agua.

En el momento de la ordenación, los monjes debían también lavarse el 
cuerpo con agua caliente perfumada.

Los perfumes chinos, japoneses o indios, hechos a partir de la corteza de 
los árboles, son los mejores. En Europa, se puede usar también lavanda, 
pero son preferibles los perfumes utilizados en los templos.

«Dejadlo en remojo durante dos horas en el agua caliente per-
fumada sin frotarlo. Si el kesa está demasiado sucio, se puede 
lavar con agua caliente mezclada con ceniza.

Cuando este agua se ha enfriado se lo enjuaga varias veces 
con agua clara, tibia. Después se cuelga en un bambú limpio.

Si lo laváis, hacedlo respetuosamente, sin frotarlo ni con las 
manos ni con los pies. Planchadlo, plegadlo exactamente y 
depositadlo sobre un lugar elevado o delante de Buda. Quemad 
incienso, o shoko y ofrecedle flores».

El kesa es el objeto más digno de respeto. Rodeadlo tres veces por la dere-
cha y haced sampai (tres, seis o nueve pai). Cuando os lo entrego, la acti-
tud justa es hacer sampai por este kesa. En vuestra casa, cuando tengais 
tiempo, al vestirlo o antes de quitarlo, haced sampai, tres, seis o nueve pai.



69
el libro del kesa

Pienso que la mayoría de las personas no hacen estas prosternaciones. 
Tengo muchos kesa. Los coloco en un armario en mi habitación. Es muy 
bello. A veces pongo incienso y hago sampai.

«Incluso si uno se equivoca, los méritos del kesa aparecen en 
el futuro. Incluso si vestimos el kesa una sola vez, o si se toca 
o se roza con el pie, los méritos aparecerán».

Después de haber hecho tres, seis o nueve pai, sentaos sobre las rodillas a 
la japonesa y en gassho, con el kesa puesto sobre la cabeza; o bien, levan-
tadlo en las manos a la altura de los ojos y cantad tres veces si es posible:

Dai sai gedapuku
Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo
Ko do sho shujo

Vestido universal, ilimitado y beatífico
Ahora tengo el satori de Buda
Para ayudar a todos los seres.
¡Oh maravillosa emancipación!

Después vestidle o bien guardarlo en un armario o en un lugar elevado.



70
el libro del kesa

Gocho Kudoku: Los cinco méritos santos del kesa

En el budismo, no es solamente cuestión de este mundo, también se evoca 
la existencia antes del nacimiento, la reencarnación, el círculo de trasmi-
graciones. Esto no es misterioso sino conforme a la genética.

El Buda Shakyamuni habla de su vida anterior:

«En otro tiempo, cuando era discípulo del Buda Hozo, el gra-
nero del tesoro, me llamaba Kannon, el gran compasivo».

El Buda Shakyamuni había practicado ya zazen en su vida anterior y su 
padre y su madre tenían un buen karma. Por eso nació de nuevo como rey 
y sus características no fueron las mismas que las de otras personas.

«En esa época me coloqué cerca del Buda Hozo y formulé el 
siguiente deseo:

–Mi querido y venerado maestro, si me convierto en Buda, 
entre mis discípulos y otras gentes que recibirán mi ense-
ñanza, seguramente algunos se ordenarán y vestirán el kesa. 
Entonces si cometen errores y trasgreden los diez preceptos 
o niegan y rechazan el principio de causa y efecto, si emiten 
opiniones erróneas y no respetan ni creen en los tres tesoros 
(Buda, dharma, sangha), o si acumulan crímenes muy pesados 
y numerosos; pero han recibido, visten y protegen el kesa. Con 
una actitud errónea como esa, no pueden estar seguros de 
llegar a ser Budas certificados, ni recibir el shiho y se escapan 
de la Vía de Buda. ¿Deberían pues, ser excomulgados y no inte-
grarse jamás en la shanga para la eternidad? De esta forma, los 
méritos del kesa no serían auténticos. Si fuera así, yo no podría 
perfeccionar mi satori y no querría convertirme en Buda».

Este sutra tiene una forma complicada, pero su esencia es simple, el Buda 
Shakyamuni continúa:



71
el libro del kesa

«Mis discípulos que han llevado el verdadero kesa una sóla 
vez, aunque cometan errores, seguramente en el futuro, por 
los méritos de ese kesa, podrán volver al seno de la sangha. Si 
no pueden volver yo no quiero convertirme en Buda y tener el 
satori».

Así es el primer mérito santo del kesa.

El Buda Shakyamuni continua hablando:

«Mi querido y venerado maestro, cuando me convierta en Buda 
en el futuro, existen muchos monstruos o demonios, devas de 
los cielos: los yasya, dragones; los kendava, músicos celestiales; 
los asura, deva del combate; los pájaros garuda; los kimnara, 
deva de la danza; los magoraka, deva con la cabeza de serpien-
te; los kubanda, que devoran los espíritus humanos; los bisha, 
demonios del cielo».

En el budismo, la tierra de Buda no está en el cielo, sino más allá. En el 
cristianismo, el cielo representa la tierra más pura, la más elevada. En el 
budismo existe el país de Buda, después el cielo, después el mundo huma-
no. Entonces aunque el cielo sea mejor que el mundo humano, en él viven 
monstruos y demonios.

Este sutra es como una novela.

«Si todos esos monstruos, demonios o deva respetan y admiran 
al monje que viste el kesa, incluso si sólo ven y admiran nada 
más que un trocito de kesa, aún siendo monstruos, si no pue-
den rápidamente convertirse en bodhisattva o Buda, podrán 
ser santos o sabios».

Así es el segundo mérito santo del kesa.

El tercero concierne al mundo humano, por debajo del cielo.

«Si los seres sensibles se vuelven gaki»...

Los hambrientos que desean siempre comer, incluso durante zazen, sus 
instestinos reclaman y desean que zazen se termine rápidamente, así como 
el sutra de la comida. Tienen siempre deseos. Son unos pobres demonios. 
Están obsesionados por el sexo. Tales personas no pueden nunca satisfacer 
sus deseos y nunca obtienen nada. Se vuelven gaki.



72
el libro del kesa

...«si tocan u obtienen un trocito de kesa, podrán obtener y 
satisfacer sus apetitos nutritivos y sexuales. De esta forma se 
volverán tranquilos».

Sea como sea, ¡ya no serán más gaki! ¡El kesa es muy práctico! No se trata 
de cortar, sino, poco a poco, suavemente, sin conflicto, hacer decrecer los 
deseos. Estar satisfecho por la comida, la bebida, el sexo, y progresivamen-
te el mal karma y los deseos disminuyen. Así es posible estar tranquilo y 
sonriente.

«Si los seres sensibles se separan y se combaten con ensaña-
miento y odio»...

Se trata aquí de los numerosos habitantes de los infiernos, monstruos, 
demonios y dragones del cielo, como los kendara, asura, garuda, kendara, 
magoraka, kubanda, bisha.

...«si se concentran sobre el pensamiento del kesa, por el poder 
de este kesa, rápidamente pueden obtener un espíritu compasi-
vo, dulce, gentil, sin odio, el espíritu del nirvana, que corta los 
bonno. De esta forma pueden volverse completamente puros».

Tal es el cuarto mérito del kesa.

Quinto mérito:

«Si hay personas que se encuentran entre militares, en medio 
de un combate o en un juicio, un proceso, si alguien lleva un 
kesa o un trozo de kesa y protegen y respetan este kesa, no 
pueden ser atacados y no se les puede hacer sufrir, ni criticar-
los. Y  aún más, les es posible hacer ganar a sus compañeros 
y de esta forma pueden ser salvados y volverse tranquilos y 
apacibles. Maestro venerado, si mi kesa no puede alcanzar ni 
realizar estos cinco méritos santos, mientras que numerosos 
Budas aparecen, entonces el mérito del kesa no es verdadero 
y los Budas futuros no pueden creerme. Esto sería como men-
tirles. Y todos los Budas futuros no podrán obtener el satori, ni 
ayudar y salvar a todos los seres sensibles. En ese momento la 



73
el libro del kesa

Vía de Buda tendrá fin y malas vidas aparecerán y destruirán 
todo el mundo».

Tales fueron las palabras pronunciadas por Daihi Bodhi Satoba, Kannon, el 
Buda Shakyamuni en su vida anterior, al Buda Hozo.

«En ese momento el Buda Hozo extendió el brazo derecho hacia 
Kannon, le pasó la mano por el cráneo en señal de aprobación 
y le dijo:

–Muy bien, muy bien, hombre, bodhisattva espléndido. Todo lo 
que acabáis de explicar es verdad y así es el verdadero tesoro, 
el verdadero símbolo de la realización de Buda. Habéis realiza-
do el gran satori. Ciertamente vuestro kesa podrá realizar los 
cinco méritos santos y aportará grandes beneficios a los seres 
sensibles».

En el budismo, en los sutras, encontramos a menudo muchos Budas dife-
rentes, imaginarios, que aparecieron. Es literatura pero el sentido es muy 
profundo. Vastas metáforas ilustran el nivel metafísico. La dimensión de 
los sutras es siempre muy profunda.

«Cuando Kannon oyó las palabras de aprobación del Buda 
Hozo, le cogió la mano. Su brazo era de oro. Entre sus dedos 
se encontraba una membrana de seda fina y su mano era muy 
dulce y cálida como la vestimenta de un ángel».

La mano refleja siempre el espíritu de la persona. Tocando la mano de 
alguien se puede sentir su espíritu, su conciencia. Cuando os estrecho la 
mano, comprendo enseguida lo que pensáis.

«Cuando el Buda Hozo posó su mano sobre la cabeza de Kannon, 
rápidamente su silueta cambió y apareció entonces como un 
bello muchacho de quince años de edad»...

Este sutra es muy largo. Es una larga historia.

«Todos los seres sensibles de este lugar, los monstruos, deva, 
animales, pájaros,... le ofrecieron flores. Una gran fiesta se des-
encadenó con música, baile, después todo se volvió tranquilo».



74
el libro del kesa

Todos los sutras del budismo hinayana y mahayana explican estos cinco 
méritos santos del kesa. Y esto se vuelve la esencia, el origen de la vene-
ración por el kesa. Todos los Budas del pasado, del presente y del futuro 
tienen un verdadero kesa y su mérito es infinito. Y entre todos los Budas, 
aquellos que han recibido el verdadero kesa trasmitido desde Bodhidharma, 
Eno,... y por todos los maestros de la trasmisión, este kesa trasmitido, el 
funzo e, tiene el más alto mérito. Y todos los patriarcas y aquellos que 
han trasmitido el shobogenzo han legado este verdadero kesa. Entonces, 
si todos los seres sensibles respetan este kesa con un espíritu concentrado, 
obtienen exactamente el satori.



75
el libro del kesa

Rengenshiki y los méritos del kesa

Es la historia de una monja muy bella -la monja de los seis poderes- una 
bikkuni que vivió en los tiempos del Buda Shakyamuni. Cuando se convirtió 
en su discípula, el Buda Shakyamuni había hecho de ella una gran monja. 
En esta época iba a predicar en el seno de las familias aristocráticas y, 
dirigiéndose particularmente a las mujeres, las exhortaba a que se hicieran 
monjas. Se topaba en la mayoría de los casos con sus negativas: «Somos 
jóvenes y bellas, decían estas mujeres, jamás podremos respetar los pre-
ceptos». Pero Rengenshiki insistía, diciéndoles que los más importante no 
era respetar o no los preceptos; lo esencial era recibir la ordenación; no 
debían temer caer en el infierno infringiendo los preceptos. No obstante, 
la incredulidad que encontraba en la asistencia conducía a Rengenshiki, 
la mayoría de las veces, a contar su propia historia:

«¡Qué lejos debo remontar mi karma para convenceros!», decía ella. «En mi 
vida anterior era una prostituta de gran renombre. Venían de todas partes 
para verme bailar, pareada con los más bellos adornos. Mi sola belleza 
bastaba para procurar el éxtasis a los hombres. Todos me codiciaban y 
pude amasar una gran fortuna dándoles un poco de mí. Un día, a un joven 
monje que pasaba, le quité rápidamente su vestido, el kesa, me lo puse y 
continué mi danza así vestida. Mi vida entera había estado dominada por 
las fuerzas del sexo y la lujuria y tuve que zozobrar, después de mi muerte, 
en los vagabundeos infernales de la trasmigración. Sin embargo el poder 
del kesa se perpetuaba; el karma que había engendrado por el simple acto 
de haberlo vestido, una vez, se manifestó entonces en mi vida siguiente; 
de esta forma tengo la dicha de ser monja ahora».

Nagarajuna en sus comentarios sobre el Hannya Haramita añade a la his-
toria de Rengenshiki las precisiones siguientes sobre su karma:



76
el libro del kesa

«Rengenshiki era incomparablemente bella. Tuvo la gran suerte de tocar 
una vez un kesa, que creó en su vida siguiente el buen karma que la hizo 
monja. Tuvo sin embargo que errar largo tiempo en los laberintos oscu-
ros de la trasmigración, pues su vida anterior había sido muy movida. Su 
madre era más bella aún, lo que provocó la desdicha de Rengenshiki, pues 
su marido no pudo resistirse a la seducción que ejercía su madre. Suegra 
y yerno dormían juntos y Rengenshiki tomó la resolución de huir. En su 
camino errante encuentró un día a un hijo de ricos comerciantes del que 
se enamoró y con el que se casó. Su felicidad era total. Pero un día, a la 
llamada de su padre, el joven esposo tuvo que partir: tenía el encargo de 
conducir una caravana a través del desierto hasta una lejana comarca, 
donde podía vender géneros de su país. El viaje era largo. Cada pueblo 
atravesado dejaba en el corazón de éstos la añoranza del descanso, del 
confort y de los gozos perdidos. Lo que más rápidamente se echó a faltar 
fueron las mujeres. El marido pronto fue turbado por la fresca belleza de 
una jovencita.

Era la estación de las lluvias; por eso, cuando el comercio del día se acaba-
ba, cada uno tenía prisa por llegar a su casa. Ciertamente el joven esposo 
tenía algunos remordimientos, pero pensaba «¡Soy rico y puedo mantener 
un segundo hogar. Y esta jovencita es muy bella!»

Estaba inquieto por el parecido que existía entre esta joven y su propia 
mujer.

Las semanas fueron pasando y la estación de invierno estaba avanzada 
cuando Rengenshiki acogió la vuelta de su marido. Este calló su aventura, 
de momento, prefería esperar algún tiempo antes de hablar con su mujer.
Pero esto era ignorar que ella tenía de su vida pasada la experiencia de la 
prostitución; ante la actitud sin prisas de su marido, ella comprendió. Las 
explicaciones fueron simples e incluso cándidas. Le relató la similitud de 
los trazos y la belleza común que las ligaba; se justificó por la duración 
del viaje y la dureza de la vida; quería escusarse aún, pero Rengenshiki 
comprendía; Rengenshiki perdonaba y aceptaba.

«Que se venga a vivir bajo nuestro techo», concluyó ella. La belleza de la 
joven concubina sorprendió incluso a Rengenshiki cuando la vio por pri-
mera vez.



77
el libro del kesa

«Se pasaba el día detrás de ella, observándola peinarse delante del espe-
jo. Mirando el rostro reflejado de la joven y el suyo, muy cerca, ligera-
mente detrás, quedó asombrada por el parecido que reflejaba el espejo. 
Rengenshiki quiso saber antes de nada, y le hizo preguntas sobre su origen. 
Ella le habló sobre su pueblo natal, de la infancia en la casa de su padre, 
pero dijo no haber conocido a su madre porque se fue del hogar después 
de su nacimiento. Con una profunda tristeza Rengenshiki comprendió 
que tenía delante de sí a su propia hija, nacida de su primer marido. Este 
había sido seducido por su madre, el segundo lo había sido por su hija. 
Rengenshiki se afligió profundamente por su mal karma. Y por segunda 
vez abandonó la casa conyugal. Terminó por establecerse en una lejana 
metrópoli al este, y de nuevo para ganarse la vida volvió a su primer oficio: 
el comercio de su cuerpo.

De nuevo su gran belleza la aportó renombre y atrajo la codicia. En este 
tiempo, a la ciudad, venía desde las afueras un joven fuerte, distinguido por 
sus formas refinadas. Predicaba regularmente, prodigando la enseñanza 
que le trasmitía su maestro, el Buda Shakyamuni. Se llamaba Mokuren.

«Mokuren se convirtió rápidamente en objeto de los celos de los brah-
manes que perdían un gran número de oyentes, la mayoría mujeres, que 
iban a engrosar las filas, ya numerosas, de los nuevos fieles convertidos 
a sus palabras. Estos brahmanes abandonados por la gente, pronto cons-
piraron contra el intruso que se llevaba a sus fieles y por ende su poder. 
Ciertamente, no podían matarlo, eso no haría más que levantar sospe-
chas y suspicacias en su contra. Lo mejor sería, pues, desprestigiarlo Y 
Rengenshiki era la más indicada para ello. Una vez seducido, Mokuren 
perdería la estima de sus fieles.

De esta forma pensaban los brahmanes que se dirigieron por el campo 
a casa de Rengenshiki. Cuando esta tuvo conocimiento del asunto, dijo: 
«¡Nada más sencillo. Todos los hombres son iguales. Todos terminan por 
sucumbir! ¡Vuestro Mokuren no será una excepción. Dudo mucho que su 
virtud sea infalible!». «Este Mokuren es, sin embargo, un hombre al que 
hay que tender una trampa», pensó Rengenshiki. «Después de lo que dicen 
los brahmanes de su disciplinada vida, un ataque demasiado directo, sería 
sistemáticamente repelido. Debo encontrar una argucia».



78
el libro del kesa

Al día siguiente a la caída del día, Rengenshiki se tumbó en el camino 
que habitualmente tomaba Mokuren para volver al templo.  Tumbada así, 
quejumbrosa, fingió estar sufriendo, pensando que Mokuren no podía mos-
trarse insensible. «¡Entonces me será muy fácil seducirle!», pensaba ella. 
Oyó pasos acercarse, vio a Mokuren y creyó llegado el momento de aumen-
tar sus lamentos. Mokuren se acercaba... Pero Mokuren pasó sin prestar 
la más mínima atención a la mujer que gemía. La intuición de Mokuren 
sobrepasaba el poder de los sortilegios. «¡Mokuren, Mokuren! ayúdame, 
estoy enferma». Diciendo esto Rengenshiki se levantó bruscamente y corrió 
al encuentro de Mokuren. Este acto borró toda duda, en el pensamiento 
de Mokuren, sobre las intenciones de Rengenshiki. Pisándole los talones, 
gesticulando y renegando, suplicando, susurrando palabras sin efecto.

Cuando al fin se calmó, desarmada, había recorrido todo el camino, y el dojo 
de Buda aparecía ante su vista. Buda esperaba. «Debe usted volverse una 
verdadera monja», le dijo. Posó su mano sobre la cabeza de Rengenshiki, de 
la que se cayeron los cabellos enseguida. Sus vestidos vulgares se trasfor-
maron en kesa, su actitud se dignificó. Todo su mal karma se borró de un 
golpe. A partir de ese momento Rengenshiki ya no fue más Rengenshiki: 
era una gran monja que, durante su vida, se consagró al Buda. Tenía enton-
ces unos cuarenta años. Siguió por todas partes al Buda Shakyamuni, le 
prodigó su ayuda, le asistió en todo. Sin embargo murió prematuramente, 
asesinada por un tal Daiva. Este acto señaló la conclusión última de su 
karma. Fue, en la historia del budismo, la primera monja. Buda hablaba de 
ella siempre en términos muy elogiosos, y la estimaba incluso más que a 
Mokuren. La había comprendido profundamente. Sabía que renacería aún 
para construir la gran Vía del mahayana.

«Esta gran monja ha ayudado y todavía ayudará a toda la humanidad, más 
de lo que pudiesen hacer diez grandes bodhisattvas».

Es así como Nagarajuna ha referido la historia sobre los méritos del kesa.

«Después de haber sido una prostituta, Rengenshiki llegó a ser la 
más grande monja. ¿Por qué? Sólo porque antiguamente había 
vestido un kesa para bailar sobre el escenario de un teatro. 
Por ese mérito, en un mundo siguiente, recibió la ordenación 



79
el libro del kesa

del Buda Shakyamuni y se convirtió en su más grande monja. 
Obtuvo tres poderes mágicos (san myo, poderes de intuición, 
de penetración, de gran intuición).

1. Tengetsu: poder comprender el sufrimiento y la alegría de 
cada uno».

Percibir que ahora esta persona sufre o bien que está enamorada de un 
chico. ¡Viene a hacer zazen porque lo quiere y no por la Vía! Puedo com-
prender fácilmente este género de comportamiento.

«2. Shukumyotsu: comprender el destino de cada uno, el pasa-
do y el porvenir de las gentes.

3. Rojintsu: el libre poder de cortar todos los bonno y los sufri-
mientos de las gentes».

Continuando zazen, podéis obtener estos tres poderes. Así son los tres myo, 
los tres poderes de penetración.

«Hay otros tres poderes mágicos (jinduriki, poderes idénticos a 
los de Dios o Buda):

1. Jinkyotsu: el espíritu sin apegos, completamente libre.

2. Tennitsu: poder comprender los sufrimientos o las alegrías 
de cada uno a partir de su voz.

3. Tashintsu: comprender el espíritu de las gentes, lo que pien-
san, exactamente».

Todos estos poderes son los seis jindu (jin: Dios, du: penetrar), los seis 
poderes de gran intuición.

La monja Rengenshiki obtuvo todos estos poderes. Pero si hubiese conti-
nuado siendo una obsesa sexual, no habría podido tenerlos ni alcanzar el 
satori. Después de la muerte, no habría hecho más que caer en el infierno 
y renacer sin cesar en un mundo futuro y repetir, repetir esta trasmigra-
ción. Pero ella tocó el kesa jugando, no hizo más que tocarlo. Por su mal 
karma volvió a caer en el infierno, pero recibió la ordenación en un mundo 
siguiente y llegó a ser la primera monja del Buda Shakyamuni.

Dogen escribe:



80
el libro del kesa

«Si vestís el verdadero funzo, el verdadero kesa, sobre vuestro 
cuerpo durante toda vuestra vida y lo respetáis, si recitáis:

Dai sai gegapuku
Muso fukuden e
Hibu nyorai kyo
Kodo sho shujo

Este mérito se vuelve muy grande. Y si hacéis zazen vistiendo el 
kesa, después de haber recibido la ordenación de un verdadero 
maestro, exactamente podéis recibir el más grande mérito. 
Llegareis a ser los hijos del Buda Shakyamuni».

«De la misma forma las personas que han nacido en este mundo, 
si han recibido la ordenación de monje, practicado zazen, reci-
bido el kesa, son verdaderamente estúpidas si no reconocen su 
suerte y pierden su vida vanamente. Es un gran sufrimiento».

En la época moderna, ahora, podéis hacer zazen todos los días, recibir la 
ordenación de un verdadero maestro y vestir el verdadero kesa.

¿Por qué no podéis hacer zazen? ¿Por qué no podéis recibir la ordenación 
y haceros monje o monja? ¿Por qué dejáis pasar el tiempo en vano? Tales 
personas son completamente idiotas. E, incluso si en el presente tienen 
suerte, en el futuro sufrirán.

Después Dogen escribe:

«El verdadero maestro que trasmite el verdadero kesa es el 
sucesor auténtico habiendo recibido directamente el kesa tras-
mitido. No se le puede comparar a otros maestros, o a otras 
sectas religiosas. Incluso si comete un error, si tiene el verda-
dero kesa, es completamente un maestro auténtico. Finalmente 
el kesa decide la autenticidad del maestro».

Por supuesto, si habéis recibido el kesa de otro maestro, incluso erróneo, 
exactamente un mérito muy profundo aparece. Pero no puede ser compa-
rado al trasmitido por un verdadero maestro de la trasmisión. El kesa de 
la trasmisión, desde el Buda Shakyamuni y todos los patriarcas, aporta un 
mérito universal e inmenso.



81
el libro del kesa

Método para confeccionar el kesa

La manera de fabricarlo, su calidad, su color, su dimensión.

La calidad: preferentemente escoged trapos. Si, en la época actual, es difícil 
conseguirlos, utilizad un tejido flexible, de fibras muy finas. De algodón 
siempre que sea posible, seda o bien lino. Estas son las mejores materias. 
Pero en ciertos países donde no hay ni algodón, ni seda, ni lino, Buda 
autoriza la lana. Yo utilizo en mi habitación un kesa de lana que una dama 
muy amable me ha cosido.

El color: el kesa debe ser de color oscuro.

Kesa, kesaya en sánscrito, significa color oscuro, mezclado, roto. No es un 
color puro. Se puede utilizar negro, gris, verde oscuro, pardo, azul oscuro,... 
El Buda vestía siempre un kesa del color de su piel. Yo los llevo parecidos.

Los colores que mis discípulos usan son tradicionales. Los europeos tienen 
el color más claro que los japoneses o los chinos, pero no es posible utili-
zar el rosa. No puedo dar el nombre del color que debe tener el kesa para 
ustedes los franceses. El que fue trasmitido por Bodhidharma, en algodón, 
era verdinegro.

«A través de Mahakashyapa hubo veintiocho generaciones, 
desde el Buda Shakyamuni hasta Bodhidharma y Eno, el sexto 
patriarca por quien esta trasmisión se continuó. Después, de 
patriarca en patriarca la calidad, el color se han trasmitido. 
Otra escuela religiosa no puede tener esta sucesión».

Después Dogen explica:

«Existen tres clases diferentes de kesa:
1. Funzo e: kesa fabricado con trapos, con tejidos usados.
2. Seihei e: kesa hecho a partir de plumón de pájaro.
3. Nohei e: kesa hecho de harapos reparados».



82
el libro del kesa

Mondo entre el Buda Shakyamuni y Upali: las diversas clases de kesa.

«Un discípulo de Buda, Upali, que respetaba profundamente los 
kai en tanto reglas de la sangha, le pregunta:
-Gran Maestro, ¿qué es el kesa? ¿cuántas bandas debe tener?
-El gran kesa debe tener nueve bandas, kujo e. Pero también 
once, trece, quince, diecisiete, veintiuna, veintitrés, veinticinco 
bandas,...»

Tengo dos grandes kesa de veinticinco bandas: el que Kodo Sawaki dio al 
padre de Narita Roshi y el de Seikyu-ji. He recibido muy grandes méritos 
de estos kesa.

«En el kesa de nueve, once y trece bandas, cada banda está 
constituida de una pieza corta y dos largas. En el kesa de 
quince, diecisiete, diecinueve bandas, hay tres largas y una 
corta. En los kesa de veintiuna, veintitrés, veinticinco bandas, 
los más elevados, sobre cada banda: cuatro piezas largas y una 
corta. Si se fabrican de manera diferente son erróneos, no son 
verdaderos kesa».

Este mondo entre Upali y el Buda Shakyamuni refleja una profunda filo-
sofía.

«Upali continua:
-Gran Maestro, enséñame las diversas clases de gran kesa.
-Existen tres clases de kesa: el kesa de gran clase, el gran kesa; 
el de mediana clase, el kesa mediano y el de pequeña clase, el 
kesa pequeño.
El de gran clase, sogyari, tiene un alto de tres antebrazos. (El 
antebrazo se contaba con el puño cerrado o la mano abierta 
según el caso)».

Es posible hacer el kesa más o menos largo según la talla o la edad. El kesa 
de gran clase se viste en las ceremonias.

«El kesa de pequeña clase mide dos antebrazos y medio de alto 
y cuatro y medio de largo».

Se le viste durante los samu, para la mendicidad, para viajar o pasear.



83
el libro del kesa

«El kesa de clase media está justo entre estas dos medidas».
«Upali pregunta aún al Buda:
-Querido Maestro, el kesa de clase media, ¿de cuantas bandas 
se debe componer?
- Uttaraso, el kesa de clase media, debe tener siete bandas.

Cada banda contiene varias piezas, dankaku, que son de dos clases: larga 
o corta. Para uttaraso, el gran kesa de siete bandas, o los de nueve bandas.

«Cada banda está constituida de nicho itan, dos piezas largas 
y una corta».
Upali sigue:
«Oh mi Maestro Buda, ¿cuántas clases de kesa de siete bandas 
existen?
- Tres clases: el grande, el mediano y el pequeño. El grande 
tiene una altura de tres antebrazos y una longitud de cinco. 
Para el pequeño se cuenta una medida más pequeña del ante-
brazo. El mediano se sitúa entre los dos.

- Gran Maestro, háblame de las medidas de gojo e, el kesa de 
cinco bandas, o rakusu.
- Cada banda de gojo e tiene una pieza larga y una corta. Y 
este kesa es igual para las tres clases. La altura mide tres ante-
brazos, la longitud cinco. Hay aún dos clases de kesa de cinco 
bandas que tienen por medidas respectivamente: altura, dos 
antebrazos; longitud, cuatro antebrazos.
Sogyari es un kesa de gran clase con un forro en el interior. Se 
viste para dirigirse a palacio, o para dar grandes conferencias 
y para hacer zazen».

Un gran kesa tiene generalmente más de nueve bandas. Puede tener 
sesenta bandas, no está limitado a veinticinco.

«Uttaraso:  el kesa de siete bandas, de clase media, se viste en 
los templos, para las ceremonias cotidianas. El kesa de cinco 
bandas, samu e, se lleva durante el samu».

Aquí la mayoría lleváis solamente el rakusu durante zazen.



84
el libro del kesa

De los tiempos prehistóricos a los tiempos modernos

Dogen habla de la historia de la humanidad:

«La vida humana apareció hace ochenta millones de años. Al 
comienzo de la formación del globo, la vida humana duraba 
mucho tiempo. No se vivía solamente cien años, si no mil o 
dos mil años. No existía diferencia de sexo».

Después poco a poco se trasformó. Adán y Eva aparecieron. Se miraron y 
constataron una diferencia entre ellos. Se compararon y como los niños 
se divirtieron. Continuaron y encontraron mucho placer. Después nació un 
bebé. Y cuanto más procreaban, menos era necesario vivir tanto. Se vivía y 
se moría cada vez más rápidamente, empujado por la generación siguiente. 
De esta forma la vida se volvió más corta.

«...o bien el hombre de los tiempos prehistóricos y el de los 
tiempos modernos eran iguales. En esto no puedo decidir...

Pero existe una diferencia entre Buda y un hombre de nuestra 
época, pues se puede medir la altura de un hombre, pero el 
cuerpo de Buda es infinito. De la misma forma el kesa de Buda 
de antes de este mundo no era ni demasiado corto, ni dema-
siado largo. Y en el porvenir, en diez millones de años, incluso 
si el Buda Maitreya viste el kesa de Shakyamuni, no será ni 
demasiado corto, ni demasiado largo. El cuerpo de Buda, está 
más allá de la grandeza y de la pequeñez».

Debemos comprender esta filosofía.

He aquí una metáfora: Bontenno, el rey de los cielos no podía ver la cabeza 
de Buda, pues es infinito.



85
el libro del kesa

Mokuren, discípulo del Buda Shakyamuni, poseía grandes poderes mágicos. 
Podía ir muy lejos, como un avión. Un día corrió detrás de la voz de Buda 
y ésta llevaba al infinito. Llegó a un mundo de iluminación. «Hasta aquí 
puedo oir esa voz», dijo. Es muy divertido.

En el Sutra del Loto, encontramos muchas historias extrañas como esta: 
«La luz salía de la frente de Buda, de esta manera podía ver el cosmos 
entero. Después de diez millones de años, en el futuro, si el hombre olvi-
da su pasado, su cuerpo se volverá pequeño como una bacteria y morirá 
rápidamente. Si no lo olvida y practica zazen, subsistirá».



86
el libro del kesa



87
el libro del kesa



88
el libro del kesa

Método para coser el kesa

La manera de coser el kesa está descrita en el Shobogenzo.

«Hay cuatro métodos para hacer un kesa:
1. Katsu e, es el ensamblaje de las piezas cortadas para formar 
las bandas.
2. Chyo e, ensamblaje de las bandas y del cuadro sobre un gran 
trozo de tejido que forma la base del kesa.
3. Shoyo e, que consiste en plegar y coser sobre los pliegues.
4. Man e, es una pieza de tejido sin recortes, sin banda».

Un kesa formado de una sola pieza de tejido sobre la cual está cosido 
solamente un marco con tres líneas de puntos. Para aquellos que no quie-
ren coser es posible comprar una gran pieza de tejido y hacerlo así. Un 
bodhisattva o discípulo puede llevarlo pero no para las ceremonias.

Pero incluso para coser man e es necesario usar kaeshi bari (kae: volver; 
bari: aguja): plantar la guja, sacarla y volver atrás. Si no se emplea este 
método, no es un verdadero kesa.

Coser a máquina no es auténtico. Pero para aquellos que no tienen kesa, 
es posible coger un mantel o una cortina y coserlos a máquina. Esto se 
convierte en un kesa instantáneamente. Yo podría ponerle un gran sello, 
lo perfumaría con incienso de cara a Buda y, de esta forma, se convertiría 
en un verdadero kesa.

El color del kesa es importante. No hay que servirse del rojo. Digo siempre 
que el kesa más elevado, el funzo e, es aquel hecho de trapos, de harapos, 
los más sucios se vuelven los más puros. El más loco, el más sucio, se vuelve 
el más puro a través de zazen.

Para hacer un kesa es también posible utilizar un tejido que un amigo que 
tiene fe en el zazen os ofrece.



89
el libro del kesa

¡Un tejido comprado con un dinero ganado honestamente y no robado! 
Algunos, ¡incluso roban el rakusu de otros!

Es posible, con la máquina, coser el kesa man e, en diez minutos. Pero hacer 
un verdadero funzo e, demanda mucho trabajo. El bello kesa que me han 
cosido mis discípulos, necesita, aproximadamente de tres a seis meses. 
Pero si coséis un kesa, hacedlo lo más rápidamente posible. Concentraros 
en ello. El kesa no es un vestido ordinario. Hay que concentrarse comple-
tamente y creer en el kesa, punto tras punto. El estado de espíritu es el 
mismo que durante zazen, hishiryo. Y cosiendo el kesa, inconscientemen-
te, naturalmente, automáticamente, vuestro espíritu está concentrado. E, 
incluso si no sois ni monje ni monja, podéis vestir el kesa. El kesa es el 
secreto del Zen mahayana.

En la historia del budismo existen muchos monstruos que han vestido el 
kesa. Tengu, el monstruo de la nariz gorda, llevó el kesa. Lo hemos visto 
cuando visitamos Kyoto. El kesa es un símbolo importante en el mundo 
material de los deseos. Todo el mundo puede vestirlo. Antiguamente, en 
China, cada emperador, cada príncipe, todos vestían el kesa. En Japón, los 
samurais lo llevaron durante la guerra. Por consiguiente llegó a ser incluso 
una armadura. Y después los generales utilizaron el rakusu, pues el gran 
kesa no era muy práctico. En los tiempos antiguos, en Japón, el principe 
Shotoku (las virtudes santas) fue el primero en introducir el budismo de 
China. Vestía un kesa de veinticinco bandas y daba conferencias a propó-
sito del Sutra del Loto y de los shomon. De los cielos cayó entonces la flor 
tesoro, y el budismo mahayana se extendió en Japón.

En la época actual, la mayoría de los monjes budistas tienen kesa erró-
neos en lo que concierne a la calidad, el color, o el número de piezas. Pero 
sea como sea, el kesa se ha convertido en el símbolo del budismo y todos 
aquellos que recibieron la ordenación, samurais y emperadores lo llevaron. 
En nuestros días, aún, es el símbolo del monje, ya sea en Tailandia, India, 
Ceilán, Vietnam,..., el símbolo del budismo mahayana e hinayana.

La esencia del kesa reside en la manera de coserlo, en kaeshi bari, la costura 
del punto atrás y en el color del tejido.

Kaeshi bari no es solamente una simple costura, dankau; el kesa, por zazen, 
se convierte en el vestido del Zen, la ropa de zazen.



90
el libro del kesa

El kesa, verdadero símbolo del discípulo de Buda

«Después que el príncipe Shotoku introdujera el budismo en 
Japón y venerara el kesa, el emperador Shomu también vistió 
el kesa y recibió la ordenación de bodhisattva».

«Incluso los emperadores, príncipes y servidores vistieron el 
kesa y recibieron la ordenación. Para el ser humano, vestir el 
kesa, recibir la ordenación y practicar zazen es la mayor de las 
felicidades de la condición humana».

«Cuando el laico viste el kesa, tampo, está cosido, no obstante, 
siguiendo el método kaeshi bari. Incluso los laicos que visitan 
un dojo deben llevar los tres kesa, un cepillo de dientes y agua 
para lavarse la boca, boles y un zagu».

En la época de Dogen era necesario preparar todas estas cosas y hacer zazen 
con los monjes. Así es la verdadera regla de la trasmisión en un dojo.

«Siguiendo la enseñanza trasmitida por cada patriarca, el kesa 
siempre debe ser cosido siguiendo kaeshi bari, incluso para un 
laico, un emperador, un ministro o un samurai».

Todo el mundo puede vestir el kesa. El sexto patriarca Eno no había recibido 
la ordenación cuando era el cocinero del templo de Konin. Sin embargo 
Konin le trasmitió el verdadero kesa.

«El kesa es de esta forma el verdadero símbolo de Buda. 
Entonces, si recibís este kesa, cada día debéis venerarlo y hacer 
gassho. Antes de vestirlo debéis colocarlo encima de vuestra 
cabeza, hacer gassho y recitar:

Dai sai gedapuku
Muso fukuden e



91
el libro del kesa

Hibu Nyorai Kyo
Kodo sho shujo»

Estos cuatro versos veneran el kesa: ¡Oh! gran hábito del satori, vestido 
infinito de los campos de felicidad.

Vestir el kesa significa llevar la enseñanza de Buda uno mismo, y en con-
secuencia intentar ayudar a todos los seres sensibles. Después de haber 
cantado este sutra hay que hacer gassho y llevarlo tres veces a la frente 
y después vestirlo. Así es el método tradicional.

«Vistiéndolo debemos pensar que se vuelve el templo de Buda, 
un verdadero maestro. Buda dice: si os afeitáis el cráneo, vestís 
el kesa y practicáis zazen, todos los Budas os protegerán».

Pero a veces, no obstante, se pueden cometer errores, al no ser bueno el 
karma precedente. Cuando no se tiene sabiduría, es difícil. El demonio 
aparece.

Hay que tener mucho cuidado con el demonio. Cuando un demonio aparece 
hay que intervenir con sabiduría. Debéis rechazarlo antes que entre. Pero 
si estáis rapados, vestís el kesa y hacéis zazen, finalmente toda vuestra 
familia se volverá feliz, los habitantes de los cielos y los ángeles aparece-
rán, os ayudarán, os respetarán y os ofrecerán grandes méritos.



92
el libro del kesa

Los diez méritos del kesa

Voy ahora a abordar los textos originales que se ocupan de hablar propia-
mente de los méritos del kesa.

Estos textos están constituidos por lo esencial de los sutras escritos por 
los discípulos del Buda Shakyamuni, donde éste explica al monje Chiko 
los méritos del kesa. Consideraba diez que calificaba de inferiores y que 
estaban dirigidos a las personas de baja dimensión; y otros diez que esti-
maba al más alto nivel en los que revelaba la profundidad a sus discípulos 
más avanzados.

«El Buda Shakyamuni dirigiéndose al monje Chiko le habló así: 
El kesa encierra diez espléndidas virtudes de las que resultan 
diez maravillosos méritos, he aquí:

El kesa recubre completamente el cuerpo y por el sentimiento 
de pudor que inspira, provee a los temerarios de templanza y 
perdona la duda de los tímidos. Engendra el espíritu de confe-
sión, y vuelve fácil la práctica de las buenas acciones y de la 
Vía de Buda».

Este es un sentido perdido en nuestro días, el sentido del pudor. Esto no 
tiene nada que ver con el nudismo; esto también puede ser muy púdico. 
Pero la actitud del hombre, su manera de llevar la ropa, la forma del vestido 
revelan pudor o impudor e inspiran respeto o no. Esta noción siempre se ha 
tenido como muy importante en el budismo, donde los monjes tienen que 
vestir el gran kesa, el cual debe recubrir todo el bajo vientre y descender 
hasta las rodillas. En la secta Nembutsu, incluso el rakusu es muy largo. 
Pero este no es muy bello.

«El kesa permite defenderse del frío y del calor, de los insectos 
y de los animales, de las picaduras venenosas de serpiente. 



93
el libro del kesa

Ni las bestias feroces osan acercarse, y el diablo en persona 
permanece tranquilo. De esta forma se puede hacer zazen apa-
ciblemente. Este es el segundo mérito».

«El tercer mérito se expresa a través de la revelación del monje 
que lleva el kesa en tanto que monje auténtico. El kesa deter-
mina el verdadero carácter religioso».

En Europa también se encuentra este rasgo característico propio de los 
sabios y los religiosos. Las imágenes de Cristo, de Sócrates y de todos los 
sabios y santos los muestran siempre vestidos de grandes túnicas o largas 
togas. El vestido largo o las túnicas han sido siempre símbolo de sabiduría, 
de amor puro y de compasión, de paz. Vestidos de esta manera, los religio-
sos siempre inspiran respeto, reflexión y alegría a aquellos que se cruzan 
en su camino y por lo tanto son aptos para cortar el espíritu del mal.

«El kesa es el símbolo de la religión, de la Vía del Buda que 
salva a todos los seres sensibles. Los cielos están abiertos a 
aquellos que respetan y tienen fe en el valor del kesa. Este es 
el cuarto mérito».

«El quinto mérito se refiere a los crímenes de la humanidad. Si 
comprendemos íntimamente que el kesa materializa la esencia 
de la Vía de Buda, tenemos entonces en nuestro poder la capa-
cidad de borrar todos los crímenes de la multitud de los seres 
sensibles, de engendrar en su seno la felicidad y de multiplicar 
las buenas fortunas».

«Por su color, el kesa tiene el poder de desapegarnos de las 
codicias producidas por los cinco sentidos. El color neutro del 
kesa constituye su sexto mérito: color ocre de la tierra o color 
de la piel de Buda».

«En tanto que vestido puro certificado por el Buda, el kesa en 
sí es el cuerpo de Buda. Este es su séptimo mérito: vuelve feliz 
y corta por mucho tiempo los bonno».

«El porte del kesa nos inclina a respetar los diez preceptos. 
Este es su octavo mérito. Inconscientemente, naturalmente, 
automáticamente, los diez preceptos no serán transgredidos y 
la armonía con la ley dharmica estará sellada».



94
el libro del kesa

«El kesa simboliza los arrozales. Este es su noveno mérito. 
Expresa la abundancia, el alimento de la vida que provee al 
hombre de lo necesario y cultiva la vía del bodhisattva».

«El kesa es una armadura. La flecha envenenada de los bonno 
no puede alcanzar el cuerpo del hombre. Es el décimo mérito 
del kesa».

«De esta forma mi querido Chiko, por estos diez méritos, cuan-
do todos los Budas, los engaku3, los shomon4, los sabios y todos 
los santos de los tres mundos, y cuando todos los monjes vis-
ten este hábito, cada uno de ellos puede tomar naturalmente 
su sitio sobre el asiento-tesoro del satori. Y por este kesa, 
verdadera espada de sabiduría, pueden ser vencidos todos los 
demonios de los bonno, y penetrar en el reino de libertad del 
perfecto nirvana».

Después el Buda Shakyamuni continua su elogio con un largo poema sobre 
las diez virtudes insuperables del kesa. Dedica este poema a Chiko expli-
cando que estas diez virtudes son de un valor, de otro modo, más profundo 
que los diez méritos antes citados.

Dogen en el Kesa Kudoku ha retomado estas ideas a las cuales añade el 
aspecto práctico y concreto relativo a las diez formas de kesa o funzo 
kesa. Explica además las razones que le han hecho interesarse, incluso 
apasionarse por el kesa. Cuenta que, cuando seguía la educación de los 
jóvenes monjes en el templo del maestro Nyojo, recibió una fuerte impre-
sión cuando oyó por primera vez cantar el sutra del kesa, el Dai sai geda 
puku, después del zazen de la mañana. Dogen había buscado durante 
mucho tiempo la verdadera Vía, mucho tiempo había esperado encontrar la 
verdadera religión. En ese instante, se le reveló la fuente de su búsqueda. 
Desde el momento que las voces comenzaron este canto, las lágrimas le 
invadieron y no cesaron hasta el final del canto.

3 Aquellos que practican en solitario para su iluminación personal.

4 Los que escuchan la enseñanza de Buda y alcanzan el satori



95
el libro del kesa

Los diez beneficios del kesa

El Buda Shakyamuni explica los diez méritos del kesa al monje Chiko bajo 
la forma de un poema.

«Por favor, escucha mi enseñanza sobre el kesa del gran campo 
feliz. El kesa tiene diez méritos espléndidos y diez beneficios.

La vestimenta ordinaria usada en la vida social hace crecer 
nuestros bonno, pero el kesa del Buda es diferente de la ves-
timenta ordinaria. Altera las prácticas vergonzosas de la vida 
cotidiana».

«El kesa permite mirar en el interior de nuestro espíritu, reflexio-
nar, y nos hace progresar. Así es el espléndido campo feliz que 
proporciona la dicha infinita».

«Puede alejar de nosotros el frío y el calor, los venenos y los 
demonios. Cuando lo vestimos, protege el espíritu y el cuerpo. 
Incluso las enfermedades decrecen, y se recobra la salud. Los 
bonno disminuyen. De esta forma el espíritu que busca la Vía 
se fortifica cada vez más y alcanza gedatsu, el satori».

Si se viste este kesa, se realiza verdaderamente el aspecto de 
monje, el aspecto del bodhisattva, el aspecto de Buda, el aspec-
to santo, la figura santa. Una dignidad infinita se desprende. 
Así el espíritu se aleja de los apegos y de los deseos y, aunque 
aún se tenga algún apego, lo vemos decrecer rápidamente y 
se encuentra la condición normal».

«Por las virtudes del kesa se corta go ken, los cinco prejuicios, 
las doctrinas erróneas, falaces, los cinco puntos de vista erró-
neos, contrarios a la enseñanza de Buda (dhristi, en sánscrito)».

Shinken: la creencia herética en una personalidad real. El ken del cuerpo 
que no pueden comprender muga, el no-ego, el no noúmeno. Digo siempre 



96
el libro del kesa

que en nuestro cuerpo, en nuestro espíritu no hay sustancia. ¿Qué es el 
ego? Existe pero no tiene noúmeno. Sin embargo la mayoría de la gente 
se apega a este ego. Están siempre en contradicción, siempre en dualidad. 
Tú y yo ... Si no hay tú, el yo ya no es necesario. Durante zazen, se está 
solo, no hay nadie. «Estoy muy contento contigo», o a veces: «No quiero 
abrazarte, no te quiero»... Aunque existamos, no tenemos noúmeno.

Ken, significa a veces apego. Shinken es un apego excesivo al cuerpo. 
A veces si se toca un poco a una persona, ésta no está contenta. Si no 
amáis, no queréis ser tocado. Pero si una bella joven os acaricia, sí estáis 
contentos.

Henken: la herejía de tener puntos de vista extremos. Algunos no experi-
mentan solamente un apego al ego en esta vida, si no también después de 
la muerte. Experimentan demasiados deseos. Esta vida es satisfactoria, por 
tanto piensan incluso en después de la muerte y quieren vivir eternamente. 
«Ciertamente iré al paraíso». Es un apego excesivo al ego. Algunos se sui-
cidan: Este mundo no es bueno, el otro es mejor, debo irme rápidamente. 
Esto refleja mucho apego a la vida futura.

Algunos no están apegados, pero temen la muerte, el después de la muer-
te. De esta forma la niegan totalmente. «No hay paraíso, no hay infierno. 
No hay más que este mundo. No importa el después de la muerte». Esto 
también refleja un excesivo apego. Ser demasiado negativo o demasiado 
positivo: henken. Por eso no hay que negar ni apegarse demasiado. La Vía 
del medio. A los europeos les gusta mucho henken, a derecha, a izquierda. 
En las elecciones hay que decidirse a favor de la derecha o la izquierda. 
Y el dualismo aparece. Predomina en la civilización moderna. Finalmente, 
en el mundo entero, la derecha y la izquierda se combaten. No hay que 
apegarse a la derecha o a la izquierda. No se puede decidir por sí mismo.

Shinken es el apego al cuerpo. Henken es el dualismo, el apego a los 
aspectos contrarios.

Janken: los puntos de vista erróneos o heréticos. Henken y janken son un 
poco similares. Es negar la causalidad.

Kenjuken: el apego a la herejía. Es apegarse o creer en una doctrina erró-
nea, en una religión falaz. Karmapa dijo: «El budismo se terminará en 
cuarenta y cinco años». Es la locura. Es kenjuken.



97
el libro del kesa

El Buda, para revolucionar el hinduismo tradicional hizo aparecer el budis-
mo. Creó una nueva religión. Huyó de la religión tradicional, demasiado 
kenjuken, compuesta de demasiado kai erróneos. Los kai deben variar 
según el lugar y el tiempo. El karma de cada uno difiere.

Los musulmanes no comen cerdo. No es siempre necesario dejar de comer 
rápidamente carne o dejar de fumar... Pero la droga representa un gran 
peligro en la civilización moderna. Buda comió cerdo y murió a los seten-
ta años. También los brahmanes lo criticaban. Su actitud era demasiado 
progresista. No hay que apegarse demasiado a no comer esto o aquello o 
a dormir de tal o cual manera. Es kenjuken.

Kaigonjuken: el apego a prácticas o a observancias heréticas. Acabo de 
hablar de ello. Por ejemplo, en ciertas religiones, las mujeres no deben 
mostrar su rostro y se cubren la cara. Kaigonjuken concierne a los kai, los 
principios erróneos. Nada de cerdo, nada de buey, nada de unagi (anguila), 
la macrobiótica, el vegetarianismo. Para los enfermos es aceptable.

En la India, en ciertas religiones tradicionales se dice: «tener cabellos sig-
nifica que se tienen demasiados bonno». ¡Por eso se depilan los cabellos 
uno a uno para eliminar cada bonno! Esto también es kaigonjuken.

«Vestir el kesa o el kolomo es una decoración, por eso hay que ir desnudo», 
dicen algunos religiosos. Estuve una vez en una isla de naturistas. Todo el 
mundo iba desnudo. Sólo yo llevaba unos calzoncillos. Me sentí avergon-
zado. Vivir así les proporciona una sensación de vuelta a las condiciones de 
la vida natural, como en la civilización prehistórica. También es demasiado 
apego. En la civilización moderna, a menudo no se mira más que un solo 
lado de las cosas. No vale la pena apegarse demasiado, ni creer demasiado 
en algo o ser un fanático.

Los goken (los cinco prejuicios, las doctrinas erróneas) son muy impor-
tantes. Creer en zazen es mejor. Es la Vía del medio, la doctrina de Buda.

Si el kesa no es respetado ni venerado, pierde todo su poder y no tiene más 
valor que un hatillo de ropa. Pero cuando es respetado y cuidadosamente 
protegido, se puede recibir del rey de los cielos, Bontenno, el protector 
del budismo, sus dones de virtud y felicidad. Cuando los discípulos de 
Buda visten el kesa, deben rogar para que este kesa y el cuerpo de Buda 
estén en perfecta unidad. Rogar de esta manera, en un estado de espíritu 



98
el libro del kesa

profundo y total, aportará la felicidad más grande y la verdadera fortuna 
se realizará y disipará todo pecado; los suyos propios y los de los demás; 
rogando de esta manera, el satori podrá producirse para sí mismo y para 
todos los seres que pueblan el cielo y la tierra.

Por ello, para un monje, lo más importante es observar la postura exacta 
y respetar a Buda. Este precepto constituye el sexto mérito.

Esta postura exacta no concierne solamente al zazen; debe ser justa para 
cada uno de los comportamientos de nuestra vida; que se ande o se hable, 
que se coma o se trabaje, la actitud debe ser bella y expresar dignidad, 
pues el comportamiento influeye el espíritu. Y el kesa favorece la buena 
actitud del cuerpo y del espíritu, que permanecen alejados de las ilusiones 
y los bonno.

El séptimo mérito insiste sobre la necesidad de tener un comportamiento 
exacto.

El octavo mérito del kesa corresponde a su poder victorioso.

El kesa es el estandarte de la victoria: victoria sobre nuestra propia vida; 
conquista y maestría sobre el universo entero.

El octavo dice:

«Todos los Budas han admirado los méritos del kesa, pues este 
espíritu es el verdadero campo que nutre la felicidad. Es el 
hábito pacífico por excelencia, que procura la serenidad más 
profunda a cada uno de los seres del universo».

«El noveno mérito del kesa es profundamente misterioso, tiene 
la virtud de hacer crecer la semilla del satori, gracias a la prác-
tica justa que suscita».

Los méritos que engendran instauran y favorecen la práctica de la Vía de 
Buda.

Por eso el kesa ha sido comparado a menudo, simbólicamente, con un 
campo de arroz. Sus méritos son los jóvenes brotes frescos que se desa-
rrollan.

Campo: ta o den en japonés; fukuden, el campo de la felicidad.



99
el libro del kesa

En Japón, la siembra del arroz se hace en abril-mayo; los campos están 
entonces muy verdes, de un bello verde primavera salpicado de manchas 
azules, reflejo del cielo en las superficies encharcadas. La cosecha se hace 
en septiembre-octubre; los campos de un amarillo intenso al principio, 
pasan progresivamente al color mate del ocre.

«El décimo mérito; la fuerza del poder del satori es parecida 
a la dureza del diamante, invulnerable a los ataques de las 
flechas de los bonno».

De esta manera terminaba el poema de Buda sobre los méritos del kesa. 
Como conclusión añade:

«Admiro y venero estos diez maravillosos méritos del kesa. Su 
verdad es demasiado profunda para poder agotar el tema; la 
eternidad no bastaría. El dragón, él mismo, si se viste aunque 
nada más sea que con una pequeña pieza del kesa, permanece 
invisible a los ataques de los garuda5. Y cuando este último 
aparece, el hombre vestido con el kesa podrá atravesar el gran 
océano sin peligro. La tormenta, el estruendo del trueno, la 
cólera de los cielos; nada podrá asustar al hombre que lleva el 
kesa. Aún sin ser monje, el simple laico que estime altamente 
este hábito, hará huir a los diablos y los demonios, incluso más 
que el que recibió la ordenación de monje. Vestido con el kesa, 
se puede hacer temblar la tierra y estremecer la morada de los 
demonios. Y aquel que va de esta manera, vestido con el kesa 
y satisfecho de su ordenación, tiene la certificación auténtica 
que lo hace uno con el cuerpo de roboshin, el verdadero cuerpo 
del dharma y de Buda».

Aquí se termina el poema de Buda. Seguidamente vienen los comentarios 
de Dogen. Todo el texto está escrito en kanbun, lo que hace la traducción 
muy difícil. Pero he intentado acercarme lo más posible. Después Dogen 
hace comentarios sobre el funzo e o «kesa harapos». Al final termina expre-
sando toda la admiración que siente por el Dai sai geda puku, el sutra del 
kesa.

5 Garuda (llamado también konji-cho en japonés) es un pájaro que se cuenta entre 
las ocho clases de seres protectores del budismo. Se dice que se alimenta de dragones. 
Se dice también que, cuando aparece por los aires, el océano se oscurece. 



100
el libro del kesa

Kesa harapos

Voy a terminar mis comentarios sobre el kesa hablando del funzo e o «kesa 
harapos», al que el Maestro Jiun ha elogiado largamente. En general, éstos, 
son todos los kesas hechos a partir de tejidos desechados, encontrados y 
recogidos entre los detritus. Algunos antiguos sutras definen una decena 
de clases de tela reutilizables.

«1. Las telas mordidas por las vacas.

2. Las piezas de tejido roídas por las ratas.

3. Piezas de tejido quemadas.

4. Las telas que han servido en las mestruaciones de las muje-
res.

5. Las telas que han servido en los partos.

6. Las telas abandonadas en los santuarios y templos.

7. Las telas dejadas sobre las tumbas.

8. Las telas utilizadas durante la plegaria para arrodillarse o 
sentarse, o aquellas depositadas sobre los monumentos reli-
giosos.

9. Las telas tiradas por los ricos porque han sido consideradas 
pasadas de moda.

10. Los sudarios y las sábanas que han servido para recubrir 
los ataudes».

Después se enseña como hay que servirse de estas telas desechadas y 
sucias.

«Una vez recogidas, lavadas, limpias, el funzo e confeccionado 
con estas telas se convierte entonces en el más puro de todos 
los kesa. Todos los Budas de los tres mundos estiman altamente 



101
el libro del kesa

este kesa y lo han vestido siempre. No sólo los Budas de los tres 
mundos, si no todos los seres celestiales y todos los dragones 
lo han trasmitido, venerado y cuidadosamente protegido. En la 
medida de lo posible, cosed tales kesa; practicareis entonces la 
más grande virtud de pureza. Pero en nuestros días en Japón, ya 
no se puede encontrar este género de trapos sucios y usados».

Dogen, en su época, ¡ya se quejaba!... Y ahora en Francia, ¡es más difícil 
todavía! Entonces en su defecto, si quereis confeccionar este funzo kesa, 
utilizad con preferencia telas que os han sido regaladas, si no, usad un 
tejido que habeis comprado con dinero puro y cosedlo según las reglas, 
estrictamente. Lo cosereis en kaeshi bari, o punto atrás, con la mayor 
atención.

«De esta forma el funzo kesa es el verdadero kesa. No está 
definido entonces por la calidad de la tela -se trate de seda, 
algodón, de hilo de oro o de plata, que tenga bordados o incrus-
taciones, poco importa-, se define por la concentración que se 
le ha aportado y por la vida pura que lo ha animado y le ha 
dado forma durante su confección».

En ese momento, ya no se trata más de un ensamblaje de harapos, ni de un 
bello vestido, ni de un objeto lujoso, si no del verdadero cuerpo de Buda, 
de su auténtica enseñanza y de su trasmisión de la esencia de la Vía en 
los tiempos pasado, presente y futuro.

«En cuanto a los méritos, si quereis tener alguna instrucción, no 
pregunteis desde luego a los hombres, ni siquiera a los monjes 
que no conocen toda la profundidad; dirigíos a un verdadero 
maestro o al verdadero patriarca, que él mismo ha recibido de 
su maestro la trasmisión del verdadero dharma y del puro Zen».



102
el libro del kesa

El sutra del kesa

El Maestro Dogen termina con una descripción de sus impresiones, cuan-
do residió en China, en el templo del Maestro Nyojo. Ya he hablado de la 
emoción que sintió cuando oyó cantar por primera vez el sutra del kesa, 
el Dai sai geda puku. Y añade:

«Había leído antiguamente el sutra Agama sobre los preceptos 
que los monjes deben observar respecto al kesa. Pero nunca fui 
tan impresionado como cuando, a mi alrededor, oí cantar este 
sutra. Esto me trastornó tanto como cuando oí la volea de gol-
pes de kyosaku que mi maestro asestó a un discípulo cercano 
a mí; ese día yo había hecho nueve pai en la habitación de mi 
maestro en shin jin datsu raku, datsu raku shin jin6».

«Había estado en numerosos templos en China, pero nunca 
había oído este sutra cantado y enseñado de esa manera. Es 
verdaderamente lamentable que mis idas y venidas me hayan 
hecho perder tanto tiempo. Pero al tener esta suerte maravi-
llosa, de oir recitar este poema, me llené de gratitud para el 
Buda y este buen karma del cual yo estaba investido».

«El solo hecho de oir cantar este sutra merecía el largo viaje 
que había hecho; si no, nunca habría tenido la dicha de verlo 
y comprenderlo. Tuve la suerte de estar sentado cerca de ese 
monje que expresaba con una voz serena, desde lo más hondo 
de su pecho, este canto sublime, en una actitud de calma pro-
funda, las manos respetuosamente en gassho y el kesa, plega-
do cuidadosamente, sobre la cabeza. Todo esto me emocionó 
profundamente; alegría y tristeza, las dos invadieron a mi ser 

6 Abandonar el cuerpo y el espíritu , cuerpo y espíritu abandonados



103
el libro del kesa

y del fondo de mi corazón brotaron lágrimas que mojaron mi 
rostro y cayeron sobre mi kesa. Comprendí en ese momento e 
hice el voto, con una determinación total, de que, a mi vuelta al 
Japón, debía ser el digno sucesor del verdadero budismo. Tuve 
la fe inquebrantable de poder trasmitir la enseñanza justa y de 
tener la verdadera compasión para todos mis conciudadanos; 
hice el voto de trasmitir el verdadero kesa que fue trasmitido 
de Buda en patriarca y de patriarca en patriarca, según la línea 
ininterrumpida y enseñar sus méritos incomparables. Tuve la 
esperanza profunda de extender la verdadera enseñanza en 
Japón; con el kesa posado sobre el cráneo rapado y cantando 
el Dai sai geda puku, de esta manera quería trasmitir el verda-
dero dharma».

«El Maestro Nyojo me remitió más tarde un verdadero kesa, 
un kesa que me colmó para toda la vida; era el kesa de Fuyo 
Dokai».

«¡Oh! Todos ustedes que son mis discípulos, os lo ruego, cada 
vez que os pongáis el kesa, no olvidéis nunca colocarlo pri-
mero sobre vuestra cabeza, o de tocaros con él la frente tres 
veces; ésto en señal de profundo respeto y cantad este sutra 
maravilloso.

Todos los sutras, todas las palabras del budismo, toda la ense-
ñanza, el universo entero y la naturaleza en su diversidad, 
las montañas, el océano, los árboles y las flores e incluso las 
piedras expresan los méritos del kesa. Por eso no es difícil ver 
u oir por todas partes, a través del mundo entero una forma, 
un color, una cosa que canta el mérito del kesa. Pero tener el 
contacto directo, vestirlo, estudiarlo o coserlo son ocasiones 
poco frecuentes; es un inmenso privilegio, un gran mérito de 
nuestro karma pasado. Si hacéis la experiencia, aunque sólo sea 
un momento, el espacio de algunas horas, de media jornada, 
guardadle siempre una profunda gratitud».

«Durante mi estancia en China, tuve la ocasión de reencon-
trarme con numerosos monjes, grandes eruditos que habían 



104
el libro del kesa

estudiado profundamente los sutras y todos los textos búdicos. 
Desgraciadamente, no tenían ni kesa ni bol y esto los rebajaba 
a mis ojos al simple rasgo de personas ordinarias. Su saber no 
tenía para mi ninguna consistencia, ningún valor; me afligía 
solamente por el hecho de que estaban desprovistos del más 
grande de los tesoros: desconocían el kesa».

Y Dogen concluye:

«Y ustedes, mis discípulos y conciudadanos japoneses, espero 
que no sean nunca estos monjes desprovistos; y si os vais a 
lejanas comarcas no olvidéis jamás el kesa».

Me impresionó mucho la lectura de este texto, sobre todo por esta última 
frase, en el momento que llegué a Europa. Kodo Sawaki la había citado a 
menudo con anterioridad, pero nunca me tocó tan profundamente como 
cuando me encontré solo en París con el kesa que me había legado mi 
maestro a su muerte. Tenía la impresión de que Dogen había escrito esa 
frase para mi.

Si una sola persona cree en este kesa, esto es suficiente para perpetuar 
el mérito infinito. En estos momentos, en Europa, numerosos discípulos 
cosen y enseñan el auténtico kesa. Por eso mi misión ha sido totalmente 
satisfecha y ha sido un éxito. Esto continuará seguramente mucho tiempo. 
Seguramente ese kesa que fue cosido por estas jóvenes se trasmitirá para 
la eternidad, con el zazen. Por ello, os ruego, no tengáis verdadera fe en 
ningún otro objeto religioso que no sea este kesa. No cometáis error sobre 
la esencia de la religión.

Cuando vestís el kesa, cuando lo posáis en vuestra cabeza, los méritos que 
surgen de este acto se realizarán muy precisamente en el futuro.

«Esta conferencia sobre los méritos del kesa tuvo lugar en el 
dojo Kosho Horin-ji, cerca de Uji para todos mis discípulos. 
Después, una vez redactada, mi secretario Giun se ocupó con 
esmero de corregirla y pasarla a limpio».



105
el libro del kesa

Si creamos el kesa
sin estudiar la manera justa,
no habrá trasmisión justa.
Maestro Dogen. Shobogenzo «Den e»



106
el libro del kesa

Indice:

Prefacio...........................................................................................................   5

¿Qué es el kusen?........................................................................................   9

Comprender la importancia del kesa...................................................   11

Los méritos del kesa................................................................................... 12

La trasmisión del kesa............................................................................... 14

Los poderes del kesa.................................................................................. 20

Un solo hilo del kesa.................................................................................. 24

La verdadera Vía. El verdadero kesa...................................................... 26

La práctica de la fe..................................................................................... 28

El espíritu de gratitud................................................................................ 29

Kesa. Zazen................................................................................................... 31

Méritos infinitos del kesa......................................................................... 32

Educación por el encuentro con el maestro....................................... 35

Creer en la esencia del maestro............................................................. 39

Cuando vestir el kesa................................................................................. 41

Seguir la verdadera enseñanza............................................................... 44

Profundo significado del kesa................................................................. 47

El kesa original............................................................................................. 49

Kesa, hábito de eternidad......................................................................... 52

Kesa y sabiduría genética pasada.......................................................... 53

Los once nombres del kesa.....................................................................  56

El funzo e.....................................................................................................  58



107
el libro del kesa

Kesa y estado de espíritu.........................................................................  62

Método para lavar el kesa........................................................................ 68

Gocho Kudoku: los cinco méritos santos del kesa............................ 70

Rengenshiki y los méritos del kesa........................................................ 75

Método para confeccionar el kesa........................................................ 81

De los tiempos prehistóricos a los tiempos modernos.................... 84

Método para coser el kesa....................................................................... 88

El kesa, verdadero símbolo del discípulo de Buda............................ 90

Los diez méritos del kesa.......................................................................... 92

Los diez beneficios del kesa..................................................................... 95

Kesa harapos.............................................................................................  100

El sutra del kesa........................................................................................ 102




